g

MELITA

THEOLOGICA

The Review of the
Faculty of Theology
and the

Theology Students’ Association

Malta

The Iconic Character of Christian Language:

Logos and Icon
— Edward Farrugia 1
Jesus and the Law in St. Paul’s Letters
—John J. Kilgallen 19
Maschile e Femminile
Verso un Nuovo Scambio Simbolico
— Giulia P. Di Nicola 29
The Human Genome Project and Human Dignity
— Edgar Busuttil S.J. 81
Book Review 95
No. 1 ‘ 1994 Vol. XLV



MELITA THEOLOGICA
'ISSN 1012-9588

Published biannually since March 1947, treating Dogmatic and Moral
Theology, Fundamental Theology, Holy Scripture, Canon Law, Spiritual
Theology, Liturgy, Patrology, Ecclesiastical History, Christian
Archaeology, Philosophy, Psychology and Sociology.

Books and Articles are accepted for reviewing.

EDITORIAL BOARD
Rev Dr Anthony Abela
Rev Prof Emer Maurice Eminyan S.J.
Rev David Cilia
Mr Joseph Mizzi
Articles for publication should be sent to:
The Editor
Melita Theologica
Faculty of Theology
University of Malta
Msida MSD 04
Malta

Subscriptions and all other communications are to be addressed to:
Melita Theologica

Theology Students” Association

¢/o Foundation for Theological Studies

Tal-Virt, Rabat RBT 09 ‘

Malta

Annual Subscription: ~ Local: Lm4.00
Foreign: US$ 27.00

Typesetting: Charles Bajada
Printing:  Veritas Press, Zabbar

© Copyright: The Faculty of Theology and the Theology Students” Association,
Malta 1994



g

THE ICONIC CHARACTER OF CHRISTIAN’
LANGUAGE: LOGOS AND ICON’

Edward Farrugia

One way of interpreting is to classify. Precisely historical hermeneutics implies
the exegesis of a whole epoch, sometimes of the whole drive of Church history.
Pitrim Sorokin, the noted Russian sociologist, pointed out that the habitual
divisions of history in antiquity, dark ages, middle ages, modern times etc. are very
onesided and even colonialistic, since they reflect only one type of experience,
usually that of Western Europeans. Thus, we might think that printing-presses
ushered in a new age in civilisation, but we forget that countries like China, Japan
and Korea possessed them long before Europeans.

In order to shake oneself loose of prejudices one has to re-interpret history by
classifying it afresh. One such classification is to divide the whole of church history
as 1. posing the problem of the image, or rather, more exactly, proposing a special
kind of solution for the relation between word and image; 2. deposing the image
or debunking certain tacit assumptions involved in the acceptance of this particular
relation; and 3. reproposing the image, i.e. the attempt to start afresh and restore
the image to its original intent and heal divisions between word and image on all
levels.

Expressed in more concrete terms, the first refers to the age when Christianity,
grappling in the dark against the forces of evil, managed to canvass enough space
for itself so as to be able to attain visibility and become more present for its
contemporaries. The second is the age of crises, which put into question the
agreement passed on from the classical times of communitarian theology; such was
iconoclasm and such will Protestantism prove to be, for which the tendency is not
to interpret reality in terms of the real symbol.! But the last period, in which a new
and comprehensive formula of agreement is sought, re-proposes the icon as a
launching-pad for new discussions, a round table for ecumenism and as far as
general human culture is concerned, the retrieval of much that was lost over the
centuries in which collective charity cooled off.

* This is the third of a series of three studies on iconology. The other two atticles appeared in Melita

Theologica Vol. XLIII No.2 and Vol. XLIV No.l1.
1. Cfr Sahas, Icon and Logos, 13-16.



2 EDWARD FARRUGIA

This way of looking at things rehashes once more the question of the
relationship between the iconic dimension and the Word of God, treasured precisely
in those cultures in which the iconic dimension has been curtailed. A good way of
starting is to begin with the New Testament.

Logos and Icon

The New Testament uses a number of designations for Jesus Christ. Chief
among these are: Logos (Greek for ‘““‘word”’) and Icon (Greek for “image’”). As the
Word the Son is capable of revealing through the Spirit who the Father is. Word
means: the expressiveness of God in person; indeed, the second Person of the
Trinity. Image underlines that the invisible God becomes visible and tangible after
the Incarnation. For this reason we say with that tradition of Eastern theology which
antedates the first Council of Nicaea (325): only the Son can become man, because
He is the Word.

Ifwe want to gauge how much Western theology departed from the pre-Nicene
consensus or communitarian theology of the Fathers we need only consider what
St Thomas Aquinas (d. 1274} says about the possibility of God revealing Himself.
In the context of the more general question of article five, “Does each Person have
the power to assume?”’, Thomas raises the more specific question (number three)
about “The mode of union on the part of the Person assuming.” In his reply
Thomas reaches the conclusion: “[W]e must acknowledge that the Father or the
Holy Spirit could have assumed flesh, even as the Son did so.”

So in the tradition which started with St Augustine and was continued right till
St Thomas and beyond, up to our own days, we find a weakening of the insightful
theology of the image elaborated in pre-Nicene times. K. Rahner (d. 1984) in our
own days, criticizing St Augustine, and trying to reach back to the ante-Nicene
consensus, formulated it this way: When God, without stopping to be God, wants
to become something other than Himself, then he becomes man. He added: only
the Son can become man, because He is the Word, just as the Father is at the origin
of everything, the Giver of every gift, and the Spirit is this gift.> On account of this
sharply delineated trinitarian theology of ante-Nicene times, in which the various
roles of the divine Persons are not blurred, we cannot avoid the conclusion that.
granted that the icon as an identifiable cultimage took centuries to develop, there

2.  Summa Theologiae, vol. 48: “The Incamate Word,” 3a. 16 Latin text, English translation,
Introduction, Notes, Appendices & Glossary by R.J. Hennessey (Blackfriars, Eyre &
Spottiswoode; London 1976) 99.

3.  Rahner, Grundkwrs des Glaubens, 140-142.

e




LOGOS AND ICON 3

was a theology of the icon, before there was the icon. That is why we prefer to call
this theology the theology of the real symbol. At any rate, the theology of the icon
as a sacred image was contingent on Christianity’s impact on the new way of
approaching God and world, not the other way round.

Liturgy: the first inculturation of Christianity

Naturally, this theology of the icon as the theology of the real symbol could
develop only because it found the right habitat, and that was official Christian
worship. Indeed, the first inculturation or Sitz-im-Leben of the Christian message
is the liturgy. More specifically, it is within the context of baptism and the Eucharist
that the doctrine of the Trinity and the hymns dedicated to Christ are elaborated, as
well as the offer of a brand new life in Jesus Christ by sharing, through grace in
His divine life, celebrated.*

This may be illustrated by some of the early records known to us through the
Bible. For this purpose we may turn to St Paul and St John. We have already come
across some uses Paul makes of icon, both to designate Christ’s status as well as
the faithful’s relationship to Christ. The note of the baptismal liturgy is sounded in
the theme of the configuration with Him through baptism (cfr Rom 6 and 8) as well
as the image of the baptized as incorporated in the one body of Christ (1 Cor 12;
12,13).

Remarkably enough, John does not use the term ““icon”” or image for the Son,
but he uses expressions for seeing (e.g., horan, idein, blephein, theorein) in a way
which is equivalent: for example: John 1,14; 1,18.° John, whose disciple was St
Polycarp of Smyrna (d.156), whose disciple in turn was Irenaeus, was the first to
sense the threat the dualistic threat of gnosticism posed for the Church and to
combat it. See especially the beginning of 1 John. But the upshot of John’s Gospel
is God’s doxa or glory become manifest (cfr John 2,11 and the other signs).’

The iconic character of Christian language

Already a word can be an icon and language thus becomes iconic. The words
used by a poet come to symbolize a greater reality than words used for pragmatic

4. P.Schwanz, Imago Dei als christologischanthropologisches. Problem in der Geschichte der
Alten Kirche von Paulus bis Clemens von Alexandrien, (Halle a.d; Saale 1970) 19.

5.  Schwanz, Ibid, 59-60.

6.  Sce Schwanz, Jmago Dei als christologischanthropologisches. Problem in der Geschichte
der Alten Kirche von Paulus bis Clemens von Alexandrien.



4 EDWARD FARRUGIA

needs ever could. Such words are capable of evoking the whole of reality.” They
will therefore seem unclear to those who prefer clear-cut definitions at the expense
of depth. As H. Bergson (d. 1940) has pointed out, if the scientist can put ¢ for time
in his equations, this is because he puts out of time what is essential to it: its
surprises, its different velocities according to the various emotions, its duration,
and in effect reduces time to a variant of space which one can manipulate for
purposes of control of events, forecast of phenomena like earthquakes and so forth.®
But the more depth one puts into a word the more difficult it is to manipulate, it
eludes our grasp and it is we rather who are inspired by it. One such word is “‘priest.”
The worldwide discussion about ordination of women to the priesthood is but a
testcase of the iconic character of Christian language.’

But in order that depth might not become tantamount to unclarity a few
preliminary distinctions are necessary. First of all, in the nature of the priesthood
itself. There can be but one priesthood or ultimate mediation between God and
humanity, and that is the God-Man Jesus Christ (1 Tim 2,5). But nonetheless we
distinguish between two différent participations in this one mediation. There is the
priesthood of all the faithful on the basis of their baptism (1 Pt 2,410), on which
token they are entitled to share in the sacrifice of praise offered by the Church.
Besides this there is the ministerial priesthood, the presbyterate, to which one can
accede only on the basis of a call which creates an iconic relationship between
Christ the priest and His minister.'® Many find it indeed remarkable that Christ’s
Mother should not qualify for the ministerial priesthood.

In order to appreciate better the import of this argument we have to see it in
the light of arguments for and against the ordination of women. In its favour it is
claimed that no theological argument can be advanced against it — except, that is,
for tradition. But traditions can be changed and must be changed in view of a
changed sociological situation. Thus slavery existed in Christian countries right
until last century and the abolition of slavery in 1833 associated with the name of

7. See K. Rahner, “Priesterliche Existenz,” Schrifien zur Theologie, 111 (Benzinger; Einsiedeln
1956) 285-312.

8.  H. Bergson, “Essai sur les données immédiates de la conscience,” Oewvres, (Presses
Universitaires de France; Paris 1970) 126-130.

9.  T.Hopko (ed.), Women and the Priesthood, (St Vladimir’s; New York 1983) 27.

10. In ““The Three Widows” Bishop Kallistos Ware points out that the function of an icon consists in
making prcscnt “‘a spiritual reality that surpasses, but of which it acts as the sign.” Thus, Christ
and His saints “are present as active participants in the liturgy through their icons in the church;
and Christ is likewise present in the liturgy through his icon the priest;” in Hopko, Women and
the Priesthood, 24.



S

LOGOS AND ICON ‘ 5

W. Wilberforce. Likewise, too, the emancipation of women requires their
admission to the ministerial priesthood. Now, first of all, the first argument seems
to misunderstand the nature and role of tradition, which is the transmission of the
global vision of Christianity from generation to generation so as to assure living
continuity with Christ — to see to it that Christ’s Christianity will have a future._
Indeed, the form in which this argument is often repeated is revealing. “There is
no theological argument against the ordination of women’": such a statement is a
typical rationalistic statement of those who consider Christianity to be settled on
the basis of arguments. But another anthropological misunderstanding underlies
the second or sociological argument about emancipation. Slavery is the result of
sin, whereas male and female is the result of God’s creative act."!

In the context of these three studies we may barely mention that the
interpretation of history assumed by these two arguments is anything but satisfying.
First of all, it is not the first time that the Church is facing such a crisis. In early
gnosticism the presence of Simon Magus’ Helen, and, later on, the presence of other
variants of Sophia or other forms of female deities, and the role of women in
Montanism, a second-century heresy, remind us that right from the start the Church
had to take sides on the issue. Lack of documents comparable to later Church praxis
may easily mislead us anachronistically into thinking that the Church took no
decision. Equally onesided is the prime analogate used in the sociological
argument, Early Christian inscriptions bear witness to ““liberti”’ who thank God that
their Christian masters freed them. Around the year 217 a slave from Trastevere,
Rome, could become Pope in spite of financial problems which landed him for a
time in prison.'? And an order like that of St Benedict (d. 547) upset the neat feudal
distinctions, for a monk who had the requisite talent could become abbot.

The basic problem with the type of argumentation we are criticizing, however,
is the loss of the theology of the symbol and a consequent deviation from a
communitarian theology of the Fathers. It is the symbolic worth of things that is
here at stake. Thus, in terms of the first kind of priesthood, that of all the faithful,
the Mother of God undoubted]y surpasses all other merely human beings. But in
the case of the ministerial priesthood the iconic relationship that should obtain
between the one represented and the one representing does not obtain in the case
of the Theotokos. The reason is that Christ’s being a male has something symbolic
about it. Since being male and being female are not interchangeable roles, Christ’s
male sex has something essential to say about His function. To deny that is to

11. K. Ware, Ibid, 1617; Hopko, *“On the Male Character of the Christian Priesthood,” in Hopko (ed.),
Ibid, 101 . :

12. Much of our information on Pope Callixtus derives from his rival Hippolyt's Philosophoumena.



6 EDWARD FARRUGIA

indulge in a form of gnostic dualism, for whom matter and material modifications
of our personality are not eligible or even relevant for salvation." Even culturally,
the Elizabethan practice of having a woman’s role played by a male was found to
be disturbing, which it most definitely is. Likewise, only a male can represent
Hamlet, and only a male can represent Jesus Christ.™

What is said about the ministerial priesthood holds true of the other sacraments
in their different contexts. A sacrament is an iconic structure. It makes present what
really took place at the same time pointing to the future of God’s transfigured world,
the eschaton. The vocation of the ordained priest, in the felicitous expression of A.
Schmemann, is to have no vocation but rather minister to the feminility ofthe world,
to a world hungering for the good word that will orientate it, heal it and uplift it.
The world, united and powerful though it might be, cannot suffice unto itself, needs
to receive salvation. This is symbolized in the communion rite where in certain rites
even the celebrating priest receives communion from another. The various
sacraments are but an explicitation of this feminility, which should be understood
in a thoroughly positive sense. For His own Mother Christ could find no greater
praise than that of listening to the Word of God (Mk 3,35; Lk 11, 2728)."

A comparison between two Pentecost icons may here help illustrate the point.
In a magnificent fifteenth-century icon from the School of Movgorod we have the
apostles divided into two groups around an arch, with St Paul present and the
Mother of Jesus absent. A recent iconograph, G. Mezzalira, has reproduced pretty
much the same icon of Pentecost, with the Theotokos in the middle. In my opinion,
in the former icon Mary is much more present than in the latter. Then she represents,
according to the Gospel saying (Luke 8,21), and the part she generally plays in the
* Gospels, the Church herself who listens to the Word of God. In Vatican II, it was
rather Pope Paul VI than the Council itself who wanted to give Mary the title of
Mother of the Church. Certainly, the title has a thoroughly acceptable sense, but
the more basic symbolism of the first purely human -creature to be deified is
somewhat blurred.'®

13. D. Belonick, “The Spirit of the Female Priesthood,” in Hopko (ed.), Ibid, 145-152.
14. Cfr Hopko (ed.), Women and the Priesthood.

15. Cft A. Schmemann, The World as Sacrament, (Darton, Longman & Todd, London). Also: R.
Taft, Beyond East and West, (Pastoral Press: Washington D.C. 1984) 101-109.

16. Cft M.G. Muzj, Trasfigurazione. Introduzione alla contemplazione delle icone, (Paoline;
Milano 1987); Le dodici feste del ciclo litw;ioo. Icone dipinte da G. Mezzalira nello spirito
della tradizione russa (Asterisco; Milano “1990); K. Rahner, Kleines Konzilskompendium,
121,

s



LOGOS AND ICON 7

The range of the iconic character of Christian language

To grasp that the theology of the icon as the theology of practically the whole
of theology we would have to go through the various treatises of theology. We
would then realize that there is hardly an aspect of theology which is not in one
way or another directly involved. An author who has tried to spell out these
unphcatlons is K. Rahner, especially in his article, “The Theology of the
Symbol.””"” Rahner sees in the theology of the real symbol, which he here sketches,
the quintessence of Catholic theology. :

He suggests, besides, that there are here points of contact with Byzantine
theology. For the purposes of our studies, the theology of the real symbol may be
shown to agree on essential points with that of the icon.

Reality is symbolical in its very structure, because it can only be itself by
expressing itself. In the immanent Trinity the Logos is the real symbol of the Father.
However, the main chapter of a theology of the real symbol would have to be
reserved to christology, because in the incarnate Logos God becomes visible. How
central symbol is for theology may be gathered from the Church’s teaching on the
sacraments. Just as Christ is the primeval sacrament in relationship to the Church,
so is the Church the primary sacrament in relationship to the other sacraments. Nor
does the domain of the sacraments end with the eschaton, for the humanity of Christ
will mediate the Beatific vision. Lastly, the body itself is the actualization of the
soul and is thus its real symbol."®

Conclusions

(1) As we have already seen in article two, there was a theology of the icon
even before there were icons (at least as a largescale societal phenomenon). That
the theology of the icon as a sacred image is not identical with the theology of the
real symbol may be seen from the fact that in Origen we find both a theology of
the real symbol as well as a streak of thought against the icons. At any rate, the
theology of the icon as the theology of the real symbol developed in a way
independent of the use of icons.

(2) The understanding of reality in general in the East is sacramental.'® This
will have consequences for sacred art (which is iconic), for philosophy (based in

17. K. Rahner, Theological Investigations, IV (Darton, Longman & Todd; London 1966) 221-226.
18. Cfr DS, 902.
19. See Schmemann, The World as Sacrament.



8 EDWARD FARRUGIA

principle on real symbol) and for theology (which ought to be sacramental). We
have here some criteria to judge both where some major divergences are to be
sought as well as what is still held in common between East and West.

(3) Much confusion in modern theology could be removed by a return to the
Fathers and the first millennium, and more specifically to the theology of the icon
as real symbol. Of this theology of the real symbol the icon as sacred image is itself
a symbol.

PART 2

Recasting theology along the lines of Hearing and Seeing

We need only read certain passages in Scripture carefully to note the
importance that is given to hearing and seeing, Word and icon. Thus John 1,14 says:
“The Word became flesh, and dwelt among us, and we have seen His glory.” And
1 John 1,13 is more explicit:

““Something which has existed since the beginning, which we have heard,
which we have seen with our own eyes, which we have watched and
touched with our own hands, the Word of life — this is our theme. That
life was made visible; we saw it and are giving testimony, declaring to
you the eternal life, which was present to the Father and has been revealed
to us. We are declaring to you what we have seen and heard, so that you
too may share our life. '

Our life is shared with the Father and with his Son Jesus Christ.*°

Such passages are typical of the Johannine corpus, but are by no means foreign
to other writers.

Thus St Luke not only reports Christ’s blessing for those who hear the Word
of God, but also puts the emphasis on the opening of the eyes of the blind in Christ’s
first sermon held in Nazareth (Luke 4,1819),%! which finds a twofold culmination
in the “‘spectacle” (theoria: Luke 23,48) of Calvary and in the opening of the
disciples of Emmaus’ eyes (Lk 24,31). And St Paul, who is so famous for his
insistence on the Word of God, and its sobering effect in its association with the
cross (1 Cor 1,23), has passages about being transformed into God’s glory which

20. The New Jerusalem Bible, (Darton, Longman & Todd; London 1985) 2011.
21. D.Hamm, “Sight to the Blind: Vision as metaphor in Luke,” Biblica 87(1986) 457-477.



LOGOS AND ICON 9

show that he too used both dimensions of seeing and hearing. Thus he says: “Faith
comes from hearing” (Rom 10,17), but he also says: ‘““Those whom God has
justified 2I;Ie has also glorified” (Rom 8,30) by transfiguring them in the image of
His Son.

The relevance of so much talk about seeing and hearing is that they are in
danger of going asunder as a result of sin. Let us note first some cultural
presuppositons for the divorce between hearing and seeing. We have the
phenomenon of dead languages. When a language is no longer spoken but only
dead, then we have a dead language. In the case of Latin this distinction between
spoken word and written word, therefore between hearing and seeing, starts
becoming acute after the death of Quintillian in 95 A.D.”* This same fracture
between hearing and seeing is at the root of schisms; it is well-known that Rome
and Constantinople started drifting apart when they stopped using the same
language. However, one should not over-evaluate the mere fact of a common
language in the sense of grammar and syntax

Many a civil war has been waged in the same language; and, on the contrary,
people without a common language are capable of communicating marvellously.
A German woman visited my mother, who speaks only Maltese, and they could
chat in their native languages for two hours and enjoy every bit of it besides! After
all, have not we Latins talked with God in a dead language for centuries on end?

Nonetheless, in spite of the danger of oversimplification, we may now attempt
to sketch some dominant (and recessive) traits in an EastWest typology. The East
is more characterized by vision. Indeed, as typical heresy is usually adduced
monophysitism. Naturally, we have learnt nowadays to draw many fine distinctions
in order not to identify the christological heresy in the abstract with any one group
of Christians previously called polemically “Monophysites.” In the West the
dominant characteristic is hearing, and the typical heresy is protestantism.** Here,
too, one would have to distinguish carefully between the different groups. The very
breakup of a Christian Europe, therefore, was not only a function of the dichotomy
between seeing and hearing, but contributed in its turn to the widening of the gulf
between both.

22. Cfr G. Lohfink, “Das Weinwunder zu Kana. Eine Auslegung von Joh 2:112,” Geist und Leben
57(1984) 168182, especially pp.180-182.

23. Cft W.J. Ong, La presenza deila parola, (Mulino; Bologna 1970).

24. R. Hotz, Sakramente — im Wechselspiel zwischen 0st un West, (Benzinges;
EinsiedeInZiirichKoln 1979) 48-49.



10 EDWARD FARRUGIA

In the wake of this widening gulf we advert some iconoclastic traits of the
Enlightenment. On the whole this intellectual movement was to contribute to the
awakening of the human mind from its own lethargy, and in this sense has
established some standards of the critical use of reason from which there can be no
return. It was, however, sometimes accompanied by certain iconoclastic traits, not
only in trying to suppress pilgrimages, veneration for relics and contemplative
religious orders, but especially in its distrust of authority and revealed religion
generally. Naturally, these negative phenomena were not always present in the
same measure, and quite a number of Christian intellectuals managed to redeem
many of the benefits of the Enlightenment. But, as W. Kasper points out, we need
an Enlightenment of the Enlightenment, because the historical Enlightenment
suffered from a naive faith in reason whose bankruptcy we now see more clearly
than ever.””

If one wanted to trace back the processes which led to the divorce of sight and
hearing, as well as those factors which accounted for their happy union, one would
have to write an ecumenical history of seeing and hearing. One would then have to
analyze the role of mysterion in Greek theology and its relation to Neoplatonism
with its prototype-image dialectic. This implies an intrinsic relationship between
both, so that the prototype remains present in the image. The old Latin
understanding of image as ““similitude” loosened the relationship somewhat, for it
was in danger of watering down the relationship to a matter of imitation.”® Here,
too, however, one should be careful not to press the point. As I. Hausherr has
pointed out, the imitation-motif was thoroughly present in Byzantine theology, so
that contradistinguishing a supposedly Western imitation-of-Christ approach with
an allegedly Eastern more intrinsic life-in-Christ approach needs some serious
modifications if it is not to become misleading,?’ Other stages through which such
an ecumenical history of seeing and hearing passes by would have to include
hearing and seeing in the context of the spiritual senses (Origen [d. ¢.254], St
Bonaventure [d. 1274], and their role in the discernment of spirits; the contribution
of St Augustine (d. 430) and the Reformation; that of St Thomas (d. 1274) and the
Council of Trent; Catholic influence on Orthodox creedal statements as a result of
the Reformation and which is especially felt in the doctrine of the sacraments; and the
doctrine on the sacraments in the context of Catholic and Orthodox dialogue etc.”®

25. Cfr W. Kasper, Eine Einfiihrung in den Glauben, (Griinewald; Mainz 51977) 24-25.
26. Hotz, Ibid, 50-67.

27. 1. Hausherr, “L’imitation de Jésus Christ dans la spiritualité byzantine,” Mélanges offerts a R.P.
Ferdinand Cavallera (Bibliothéque de I’Institut Catholique; Toulouse 1948) 231-259.

28. Hotz, Ibid, 67-138.



&
~&

LOGOS AND ICON 11

Some systematical considerations concerning a reconstruction along the lines
of seeing and hearing

There can be no doubt that seeing enjoys, in absolute terms, the primacy among
the senses.”” Our language expresses this primacy in terms of sight, insight and
intuition. These are all words which, in the respective ways we use our faculties,
express the metaphysical primacy of sight over hearing. Besides, there is the
eschatological primacy in what we call the Beatific Vision, greater than which no
happiness could be conceived. All these instances point to terminal phases, peak
moments, definitive results.

It is quite different when we turn to our immediate problems in our world here
below and are confronted with the myriad instances which seem to militate against
the easy assumption of definitive answers. Here, it is the prevalence of hearing that
holds sway. It is true that seeing expresses the domination of the objection, the
abolition of curiosity and the acquisition of a special relationship to the object seen
in a sort of identification between the beholder and the seen, but this kind of
cognitive satisfaction remains a relatively rare example in the world of faith. Much
on which confidence rests is not amenable to direct verification, but depends rather
on testimony and the truthfulness of witnesses. In the normal case, what is most
precious is not superficially available to satisfy us immediately, but requires from
us change, that we adapt ourselves to it, that we transform ourselves so as to be able
to receive its form. This dependence on witnesses is a dramatic example of the
factual historical priority of hearing over sight.

Examples of the historical prevalence of tearing in this world are presented
by Israel, where the loss of the temple led to an exquisite theology of the Word,
found in Deuterolsaias; and by Protestantism, where loss of unity and of the link
with real symbol and iconic consciousness led to a strong accentuation of a theology
of the Word. For human beings living in the world this historical prevalence can at
times even look as a permanent state, Thus, even in Catholic theology, a sacrament
is an exhibitive word. St Thomas describes a sacrament as a signum
rememorativum, demonstrativum and prognosticum, i.e. has a threefold time
dimension: a commemorative, an exhibitive and an anticipatory. But,
corresponding to the human being’s constitution as body and soul, the sacrament
is composed of both a matter and a form (word). Through the word the sacrament
is saved from being only matter; since the word comes from the outside, the
sacrament is thus introduced into the historical dimension.*

29. K. Rahner, “Vom Schen und Horen,” Glaube, der die Erde liebt, (Herder; Freiburg i.Br. 1966)
159-165.

30. Cfr K. Rahner, “Einleitende Bemerkungen zur allgemeinen Sakramentenlehre bei Thomas von



12 EDWARD FARRUGIA

.In this world the symbol is subordinated to the word. Any set of symbols is
ultimately subordinated, in the transfigured world shown by the icon, to the Word
of God through which the Word is transmitted. The glory we see through the long
maturation of transfiguration is not a glory readily available for curious egoists, but
is rather a glory perceivable to whomsoever is capable of discerning the Word of
God from other competing claimants. But we cannot really discern God’s Word
without perceiving at the same time some of its splendours. Here we have yet
another instance of the interrelatedness of seeing and hearing. We cannot think
without images. As I. Kant (d. 1804) put it, images without concepts are empty;
but concepts without images are blind. An example taken from daily life sometimes
adduced to illustrate this interrelatedness is dreams. Weusually recount our dreams
by imposing on them some sort of logical order, or at least a coherent explanation.*
Likewise, we cannot discern God’s will for us without having at least aray of God’s
glory shine upon us.

The unity of hearing and seeing is guaranteed in the last analysis through the
heart from which they emanate. As has been pointed out time and time again the
heart has a more inclusive meaning in the East than in the West. It is the principle
of unity in theory and practice. This becomes clear if we take a testcase: doing,
Here theory and practice should collaborate. Now it is often said that beauty or
glory (what is seen) is nothing but the cooperation of truth (what is heard) and
goodness ;

A good word for good works

Ethics cannot be considered independently of worship and doctrine.
Unfortunately, precisely this has taken place to a large extent in Western ethics,
both Protestant and Roman Catholic, although in various ways. Eastern ethics, on
the contrary, tries not to lose sight of the spiritual, liturgical and doctrinal unity of
vision into which ethics has to be inserted. We could retrieve once again this
heritage, common to both East and West, if the West returned even more than it
has done in the recent past, to its patristic sources and the East adopted more of the
intellectual progress registered in the Enlightenment. The ethics which is in
consonance with the holistic outlook of the East is the ethics of transfigured love.*

Aquin,” Schriften zur Theologie, X (Benzinger, Einsiedeln) 397.

31. Cfr A. Backhaus, “Die Neurophysiologie und Theologie des Sehens und der Ikonen,” in W.
Kasack, 45-61.

32. Cfr V. Guroian, Transfigured Love, (Notre Dame Univ. Press; Notre Dame, Indiana 1987)



LOGOS AND ICON 13

Conclusions

(1) The integrity of human activity, believing, hoping, loving, thinking, acting
is found in the heart.

(2) The heart is another word for symbol and is all-inclusive in its meaning as
principle of unity in anthropology. Thus, where we Westerners speak of “mind”
Russians speak of “heart.” In the famous eighteenth-century Greek anthology of
spiritual texts, the Philocalia, the ideal is that the mind descend into the heart, i.e.
the integration of the various aspects of human beings.

(3) The integration of hearing and seeing cannot happen without reference to
action. But the decision takes place in the heart.*®

The place of the icon in Christian life and thought

The place of the icon in both Christian life and thought is determined by its
quasi-sacramental character: its intrinsic tie-up with the possibility of rendering
present the saints portrayed and creating communion between them and Christians
as well as the intrinsic connection to real symbol in theology, a strategic concept
in all of its treatises.

After having treated at some length several aspects of the theology of the icon
we may now try to grasp its essence through a comparison. We have already seen
that monks are called in Eastern theology “living icons,”” because by their lifestyle
these ought to give us some idea of the world to come. Furthermore, we may
compare icons with that category of saints in the Eastern Church known as ““fools
for Christ’s sake,” jurodivje.” Their apparent eccentricity was only a world
superficially upside down, but in reality it drew attention to a message, in itself
unforgettable but easily ignored, about the world transfigured by grace.

So by their very nature, almost by their very absurdity, icons transmit an
appeal. The rediscovery of the icon in our times gives us the occasion to respond
positively. In a world where East and West have a chance to draw closer, the
fascination with the icon represents the opportunity to reflect about our common
past, in part unfortunate and sinful. This means that we ought to interpret our past
history not only by the historical stages which eventually led to division and
separation, but also by the strands of communal feeling and thinking which

33. For the integration of word and action in the Decalogue see A Deissler, Ich bin dein Gott, der
dich befreit hat, (Herder; Freiburg 1.Br. 1975) 73-79 and 131-136.

34. Bortnes, Ibid, 224.



14 EDWARD FARRUGIA

remained all throughout, when also in various degrees. Such a reflection would
help us recreate global community.

At the same time, the presence of icons in so many new areas of life spells out
a warmning, Icons are intimately linked with beauty. Now, by introducing beauty as
a category in Christian living and thought we are in danger of promoting vanity
and complacency as well as of creating an aesthetic theology. But, as Hans Urs von
Balthasar (d. 1988) has pointed out, what we need is rather a capacity to perceive
God’s beauty in a contemplation prone to Christian action. We need a theological
aesthetic, not an aesthetical theology.*®

The status of beauty

But, if it is so important to point to beauty in the very data of revelation (and
not reduce theology to an idle game for the pretentious), it is equally important to
determine the role which beauty should play in Christian thinking. In scholastic
philosophy there is the dispute whether the pulchrum (= beauty) is only an
integration or harmonious interplay between the verum (= truth) and the bonum (=
good), or whether it is an independent transcendental i.e. whatever can be
predicated of a being insofar as it is a being.*® But usually we notice how vital
beauty is through the havoc it wreaks when it is lacking. If without beauty a truth
is less true and a good is less good; if without beauty dogma runs the risk of
becoming rationalist and ethics that of becoming voluntaristic,?” this is due to the
fact that the integrity of thought in life and maturity generally is not possible without
beauty. Here again, we come across the communitarian theology of the Fathers
from another angle.

From what we have just said it follows that iconography must remain at the
service of the community. Perhaps modem Western art started deviating somewhat
from communitarian standards when the individual artist became more and more
at the centre of attention, whereas, in iconography an anonymous service is
rendered so that God’s honour and the community’s service may be one and the
same thing.*®

35. Moda, Ibid, 54-55.

36. 0.Muck, Christliche Philosophie, (Butzon & Bercker; Kevelaer Rheinland 1964) 65-85.

37. Cfr Babolin, Jcona e Conoscenza; also: E.H. Gombrich, The Story of Art, (Phaidon Press;
London 1969); and J. Bertnes, Visions of Glory. Studies in Early Russian Hagiography, (Solum
Forlag A/S; Oslo 1988) Humanities Press Int., INC, N. Jersey.

38. Forthe Marble Pulpit of the Baptistry in Pisa (1259-1260) Nicola Pisano was commemorated by



LOGOS AND ICON 15

Now, since iconography is at the service of community, and the community is
a concrete community, it is more than understandable that icons not only represent
tradition in its continuity, but also continue tradition on their own, i.e. represent
tradition in its discontinuity. Icons reflect not only the mainstream tradition, but
also traditions of particular groups of Christians. Indeed, since there does not exist .
a mainstream tradition in the abstract, but the tradition of the Great Church always
existed only in local Churches, there emerges an interesting pattern for the
understanding of tradition. We have thus far tried to define tradition as the global
vision of Christianity. Precisely this vision, however, is not seldom invisible —
usually in part, and sometimes even as a whole. It is the mission of the icon, and
of Christian art generally, to make visible what we are tempted to overlook. In the
relationship between mainstream tradition and local traditions we have the
possibility of understanding besides what the dynamics of tradition consist in. A
whole picture cannot be present to the same degree and in every detail to the
beholder. This holds especially true of that huge tapestry which is the Christian
faith.*” Tradition is as much visible as it is invisible.

It is in this context that we can hear afresh the famous saying of Dostoevsky,
‘“‘Beauty will save the world.”” The beauty which is here meant is as much visible,
because it is hard to deny the great fascination icons can exercise, on believer and
unbeliever alike. But visible beauty is only a signpost for invisible beauty, that
spiritual beauty which can only be attained through the trimming of our ego which
is called asceticism or purification. There is aesthetics to asceticism, for there is a
sense ?of proportion making of asceticism not a matter of human feat but of divine
grace.

The beauty of the icon is derived not only from the aesthetic methods employed
but also — and primarily — from the integration of these with the truth.*’ When

this inscription: *“Anno millenno bis centum bisque triceno hoc opus insigne sculpsit Nicola
Pisanus laudetur digne tam bene docta manus.” (In the year 1260 Nicola Pisanus engraved this
splendid work. May his hand receive the honours which are due to such a capacity.); in: F.
Baumgart, Ibid, 154, Of course, there are regions and times when Eastern iconographers, emulating
the new trends now common in the West, signed their icons. See Fischer, Ibid, 173.

39. See V. Lossky, “Tradition and Traditions,” in L. Ouspensky and V. Lossky, The Meaning of
Icons, (St Vladimir’s Theological Seminary; New York 1982) 722. Also: Y. Congar, Tradition
and Traditions, (Bums & Oates; London 1966).

40. An eloquent example of beauty as measure of discipline is the life of St Dositheus, the disciple of
St Dorotheus (d. c. 560/580) the superior of a monastery in Gaza. When upon his disciple’s death
Dorotheus praised him as a saint the monks protested, because Dositheus was not particularly
reknowned for his penances and even nipped at the food destined for the sick and at leftovers.
They ignored that Dositheus had instead humility and mortification of the will.

41. However, one should notbe obtuse to the beauty of which icons are thoroughly capable. Here one



16 EDWARD FARRUGIA

beauty itself is iconic it transmits a message about the beauty of the world to come.
The icon’s drastic efforts not to conform to the ways of the world (Rom 12,12) are
meant to safeguard the hard core of theology: the primacy of the spiritual in
Christian life and of insight in Christian thought, and not reduce Christianity to
pharisaism or a rigid system of Spiritless thought.*?

Conclusions

(1) The role of the icon is to radiate a message %f transfiguration on all levels:
that of love, culture and thought. In this sense the icon is the guarantee of an
anthropology of symbol, capable of protecting human activities from being vitiated
through illusions. In life, its highest achievement is its offer of transfigured love;
inthought, its lasting contribution is the elaboration of a theology of symbol capable
of expressing succinctly the main contents of classical theology.

(2) The retrieval of the theology of the symbol must be a priority in modern-day
theology. It can function as a principle of harmony in the reconstruction necessary
in modern thought generally.

(3) The retrieval of the theology of the symbol has manifold implications for
practically all areas of theology and general culture. It requires a critique of the icon
and the symbol in the religious, psychological, theological and philosophical
spheres. It can function as a principle of interpretation of history, a guide to the
reform of theological studies and a plan to develop afresh a communitarian
theology. In Europe, this can mean a European theology, East and West.

~ (4) In theology a greater unity has to be sought in order to give it back its
balance. Theology and spirituality must be forged into a unity of vision, so that

need only point out to the great variety of different types of icons. Nonetheless, even here, the
many types can often be reduced to a simple intuition. Suffice it to say that the main types oficons
of Our Saviour may be reduced to three: a. the Vemicle or true face; b. the Pantocrator; and c. the
Emmanuel or the Child enclosed in a mandorla bome on the breast of the Theotokos in the gesture
of praying. The types of icons dedicated to the Theotokos may be reduced to four: a. the Hodegitria
or the Theotokos of the Way; b. the Theotokos of Tendemess; c. the Theotokos Enthroned; and
d. the Theotokos praying (Orante), called Theotokos of the Sign when she bears the Emmanuel
in a mandorla on her breast. Cfr Fischer, Ibid, 173-187; also G. Gharib, Le icone mariane: storia
e culto, 85-98, who reduces the Marian icons to seven basic types: the Brephocratousa, the
Hodegitria, the Eleousa, the Hagiosoritissa, the Blachemitissa, the Basilissa and the
Galactotrophousa. According to him, it was precisely the iconoclastic crisis which induced the
Church to wam artists against letting their fantasy roam freely, but to adopt instead easily
recognizible models capable of countless variations.

42, Cfi P.C. Phan, Culture and Eschatology: The Iconographical Vision of Paul Evdokimov, (P.
Lang; New York 1992). See also I Hausherr, “Pour comprendre ’Orient chrétien: La primauté
du spirituel.” Orientalia Christiana Periodica (1967) 351-369.



g

LOGOS AND ICON 17

dogma becomes articulate spirituality and spirituality lived dogma. Incidentally, a
unitive theology would include theology as a whole, and not only dogma and
spirituality. But dogma and spirituality are here taken as the best example of the
union that is meant. This unitive vision, inclusive of all the major aspects of
theology, must itself live from worship and dogmatic formulae must find an echo
in doxology.

Pontificio Istituto Orientale
Piazza S. Maria Maggiore
00185 - Roma

Italy



St




JESUS AND THE LAW IN ST. PAUL’S LETTERS'
John J. Kilgallen

I took a title which is somewhat general because it allows me to combine
certain themes and at the same time to treat certain things separately. I would like
to begin with the last part of the title: Paul’s letters. If T want to study the Law and
Jesus, and then the relationship between the two, I first have to determine as best I
can what Paul actually wrote. This is not my theme here and so I will treat this very
briefly. By and large, Catholic Scripture scholars today would agree that while
fourteen pieces of literature in our New Testament have the name of Paul on them,
seven are surely Paul’s. They are the first letter to the Thessalonians, the letter to
the Romans, the letter to the Galatians, the first letter to the Corinthians, the second
letter to the Corinthians, Philippians and Philemon. The others that come under
greater discussion and draw certain encouragement from some scholars are
Colossians and Ephesians. When I search after Paul’s thinking, I will concentrate
on the letters I think he wrote. The other letters are called deuteroPauline letters;
they are written by people greatly influenced by Saint Paul, therefore contain some
Pauline theology but they are not written by Paul. Therefore you will find in them
developments of Pauline theology by further theologians.

In particular whenever one brings out the question of Law, particularly since
the Reformation times, two of the seven letters get special attention: the letter to
the Galatians and the letter to the Romans. Often we describe in brief terms that the
letter to the Galatians is a miniletter to the Romans, so if you understand the letter
to the Romans, you will by and large understand the letter to the Galatians.
Providentissimus Deus and especially Divino Afflante Spiritu and Dei Verbum,

Father John J. Kilgallen S.J. was bom in 1934, he studied at Loyola University in Chicago, West Baden
College in Indiana, the Bellarmine School of Theology in North Aurora, Illinois and at the Pontificio
Istituto Biblico in Rome from where he obtained his Doctorate in Sacred Scripture in 1974. He has
lectured widely in the United States and Rome. In Malta he led Biblical Studies Seminars for priests in
1990-1992.

He is author of numerous books including The Stephen Speech: A Literary and Redactional Study
of Acts 7, 253; First Corinthians: An Introduction and Study Guide; A New Testament Guide to
the Holy Land and brief Commentaries on the four Gospels and the Acts of the Apostles.

* This talk was delivered by Rev. Professor John J. Kilgallen S.J. on the occasion of the academic
evening held by the Theology Students Association and the Faculty of Theology at the University
of Malta in honour of St Thomas Aquinas on 5 February 1993. The discoursive style of the lecture
has been reproduced as far as possible. The author has seen the typed script.



20 JOHN J. KILGALLEN

all emphasise that we have to understand the humanness of the documents in order
to understand eventually the divine message. This means, for instance, that we have
to consider that when St Paul wrote the letter to the Galatians and the letter to the
Romans, he did not think of them as Sacred Scripture. The only Sacred Scripture
that existed for him was the Jewish Scripture (our Old Testament). He was writing
to specific audiences and particularly the letter to the Galatians is difficult because
it presupposes a major problem that has occurred. We do not have a definition of
the problem. We can guess at the problem by reading the letter which is a response
to the problem. The letter to the Galatians is a letter which is written in anger, a
letter written in frustration, a letter written by a person who has tried to create
something, expending his energies and his love in doing it, convinced that what he
did is right, and then, while he is over two hundred miles away, he is suddenly
hearing that people who had followed him are now changing the truth he thought
he had implanted. He cannot pick up a phone, he cannot have a fax machine, he has
to write something brief, but something which will be convincing, something which
will stop this disintegration of the community that he thought he had founded so
well. The letter to the Galatians is an appeal on Paul’s part to respect his authority.
It is a repetition of many things Paul had taught to the Galatians, but in certain ways
it is a little too brief for us who are now unaware of the full problem. It presents a
number of arguments about the relationship of the Law to Jesus, but they are brief.
They are the arguments of someone who is trying to provide a multiplicity of
arguments rather than one well thought out discursive presentation. So the
preference then is to go to the letter which contains a greater synthesis, a greater
development, and a greater logical presentation of the teaching of Paul on the Law
and Jesus. And so we come to the letter to the Romans.

The letter to the Romans was written at a time, we can say, when Paul had
about ten years of missionary experience behind him. He is ready to leave the
middle part of the Mediterranean. He has done his work in Greece and in
modem-day Turkey and is ready to move to Rome and, as chapter 16 of Romans
indicates, he hopes to use Rome as a base for reaching Spain and still further
communities. So he takes this opportunity to reflect and put down in an orderly
way what he thinks God did in Jesus and then put it against what he understands
God has done through Israel in the Old Testament. He also takes the opportunity
to introduce himself to the Roman community he did not found (other people
founded it whose names we do not know any more), introducing himself to this
community in a way that they would understand how he looks at what God did in
Jesus.

Just a brief word about St Paul. St Paul is, if I may use this word somewhat
freely, a fanatic. He is a Pharisee by upbringing. St Paul became a Christian only
in middle age, about thirty, thirty five years old. His whole training had been from



JESUS AND THE LAW IN ST PAUL’S LETTERS 21

the Pharisaic tradition. Now the fact is that the Pharisees themselves are a kind of
oddity in Judaism. As far as we can guess there were about eight thousand Pharisees
living in Israel while Jerusalem itself would have had, around Jesus’s time, some
thirty thousand people. The Pharisees were a minority; a violent, strong group of
people who were different from the ordinary people of the time. There is a peculiar
relationship between the ordinary people and the Pharisee. The ordinary people
admired the Pharisees for their devotion, the dedication to the one goal of their life:
to keep the Law of their God. The Pharisees looked down, in a sense, on the ordinary
people, because these did not keep the Law, they did not know the Law (the laws
just given to Moses, not counting the laws that were added through tradition, were
six hundred and twelve). The ordinary people certainly did not know all the laws
and therefore obviously did not keep them all. We can trace the Pharisaic tradition
back to about 185 B.C. Some of them helped the Maccabees against Syria in 167
B.C. In their long history the Pharisees had a number of martyrs for their fidelity
to the Law of God. St Paul was one of these strong, unique individuals who went
against his society. St Paul says that he was of the strictest group of the Pharisees.
There is no other record than that of St Paul of someone who went outside Israel
in search of Jews who had become Christians, all the way to Damascus to get them
to come back to Jerusalem, stand trial and repent their Christianity. St Paul’s
personality is a very strong one and when he is upset you will sense that he is upset.
He is very strong in expressing his personality. In the letter to the Romans we see
one of the aspects of being a Pharisee. Paul is through and through a person trained
in the Jewish Scripture and you can expect that you almost have to know the Old
Testament very well to appreciate the position from which St Paul is coming. The
first attempt to interpret Jesus and the one that had lasted the longest is in terms of
the Old Testament. Today, if you talk to someone who does not know anything
about the Old Testament and you say Jesus is the Messiah, that means nothing.
Only someone who understands the hermeneutical elements that Paul and other
Jews used, understands what it means to call Jesus Messiah. To a Jew, he will be
impressed that he is the Servant of Yahweh, that he is a new Jeremiah, a new Elijah.
But to someone who does not know the Jewish tradition those terms mean nothing.
Paul operates from the Jewish tradition. Let us then move to the discussion of the
Law and Jesus using particularly the letter to the Romans.

The term “the law” does not refer to natural law, to positive law, ecclesiastical
law, secular law. It applies to only one kind of law: the Mosaic Law. The Mosaic
Law is probably best characterised as a revelation of the mind of God. It is put in
law form: ““do this”, “‘do not do that’’; but it is a revelation of how God thinks
human beings live in a most dignified way a human life. That is why people loved
the law, because it was an insight in a world of doubt and uncertainty into how God
thinks I can best be a human being. It was a precious gift: a revelation from God.



22 JOHN J. KILGALLEN

Now when St Paul talks about the law, sometimes that is what he means by the
law. 1t is good, St Paul never says “the law is bad”. What he means by the law is
the Jewish law, the Law of Moses. It is a gift, a revelation. Yet wé do not follow
the law. Why? Because the law all of a sudden like an accordion has now expanded
in meaning. He is not talking about the law simply as a revelation of the mind of
God. He is now talking about, under the same terminology, a system of salvation
which excludes Jesus. You may immediately jump to say: “Why do we not talk
about the law including Jesus?” You can, but Paul does not do that. For Paul, the
law sometimes means just guidance from God, but sometimes it means a system
of salvation. If you draw an imaginary circle and put into it the elements that
contribute to your salvation, what will you put? A Jew will put in “I”, myself, (I
have to choose, I have to obey, I have to listen to God) and the law — these are the
two elements of the system without Jesus.

Paul begins his letter to the Romans (cf Romans 1;1832) with a description of
those who never had the revelation of God: the gentiles. St Paul like most of the
people of his time, divided the world into two kinds: Jews and everybody else.
Everybody else had an opportunity to look at the true God, but they refused, he
says, and they created gods for themselves and you can see in the chapter, from the
way human beings developed in their moral lives, how false their gods were. It is
a truism of St Paul and others: “Show me how you live and I will tell you what
your god is”. There is a relationship between God and action. So St Paul here is
not giving us peculiar revelation. St Paul claims that all he is doing is reciting from
his history book, the Old Testament, what it is saying about the gentiles. All there
was in Thucydides, in Xenophon, and other historians is not what Paul reads. Paul
reads the Jewish Scripture, which is not only a story about facts, but an evaluation
of history. St Paul, in the first part of his letter to the Romans, draws on this
evaluative history that the gentiles had followed idols and had begun to live in
accordance with false gods: they do not have a revelation of God. This then allows
St Paul one half of what he wants to argue first. He then moves (in the second
chapter) to a rhetorical style. He really is not talking to anybody in particular, but
he pretends to do so (it is a way of writing at the time) and he says, “Ch you, you
agree with me in writing down the gentiles as our own Old Testament condemns
the gentiles; but now I say to you (and now he is clearly talking to the Jew) that
you too, even if you may have various privileges (you have Abraham, you have the
Law, you have the prophets, you have the promises and the land, you have the
covenant); for all that you too have failed, in your own way, to keep God’s Law.

This allows Paul to get to Chapter 3 v.10ff where he puts together a number
of sayings from the Old Testament. The first one is perhaps the best one, the most
typical one. “There is no one just person, not even one”. The system has not
produced justice; it has not produced just people. What does he mean by “‘just™?



JESUS AND THE LAW IN ST PAUL’S LETTERS 23

He does not mean someone who is fair. He means someone who can stand before
God at the time of the judgement when justice will be meted out; to those who are
just, reward; to those who are unjust, the Old Testament says, punishment. St Paul,
the child of the Old Testament, expects the judgement. He hopes to be found just
and yet Scripture stands there saying that there is no just person, no, not even one.
Now, having established that history and that reality, Paul asks himself what is the
value of the Law. I have been giving you two meanings of the Law. One is
understanding it as a revelation of the mind of God; the value here is great. The
second is that of the Law as a system of salvation: a failure. Is it the Law’s fault?
No, it is my fauit; I have not accepted the Law. Now this is all an opportunity to
ask, “What then will bring me justice, if I and the Law together do not co-operate
to produce a just person, a person who can stand justly before God, what will
produce this?”

To understand better St Paul’s argumentation we have to add another element.
St Paul boasted of not going to places where Christianity already existed. In fact
he did, but his boast was that he preferred to go to new territories to begin to plant
the seeds of Christianity. What did he experience when he went to those lands? His
preaching was of Jesus crucified and risen. The experience was one of acceptance,
not by Jews only, but also by pagans who had no training in the Old Testament.
Salvation was occurring outside the Jewish Law. How was this happening, that
people were accepting Jesus, but were outside the Jewish Law? When Paul begins
to reason about the relationship of the Law system to Jesus, he already has a
grounding in pastoral experience. Not only are the gentiles accepting Jesus without
knowing the Jewish Law, therefore without being able to keep the Law; but they
are even enjoying the gifts of the Spirit which we know are so prominent in many
of the communities of the first century: speaking in tongues, prophecy, healing, and
so on. Those gifts are present in these Churches. How do you account for all this
divine activity, divine guidance, divine gifting, when these people do not know and
therefore do not keep the Jewish Law.

One must add another factor to the sense of the law. The Law is not only a
system of salvation, and it is not only a revelation of the mind of God; it also stands
for that system which rejected Jesus, which put him to death. This is why when
Paul, in Galatians in particular, says that you cannot accept the Law and accept
Jesus, he understands law there as that which happens separately from the divine
revelation to the gentiles and as a system that has positively and willingly rejected
Jesus. There is no combination of the two, you are one or the other.

With this changing understanding of the law — sometimes just revelation,
sometimes a system, sometimes a system which has opposed Jesus — Paul
proceeds with his arguments in Galatians and Romans. As he proceeds, in Chapter



24 JOHN J. KILGALLEN

3 of the letter to the Romans, he lays down what he thinks is justifying: if T and the
Law do not work to produce a just me what will produce a just me? He says that it
is the death of Jesus. He gives four human experiences to help understand what the
death of Jesus means: reconciliation, redemption, expiation or atonement, and
justification. Eachone is first of all a human experience. Reconciliation has a three
stage process. First there was a conciliation, then there was a breaking of thatbond,
and then there is a reconciliation. You can see the Old Testament pattern: Adam,
when we were “conciled”” with God; Adam’s sin, when we were separated from
God; now Jesus has died and we are reconciled with God. Redemption was a very
popular image for Jew or gentile in the first century. For a gentile to be redeemed
was to suggest slavery: you buy yourself back, that is what redemption means. That
too was a three stage process. In the first stage, God is my master, he is my creator,
to some degree he is my Lord, and I enjoyed being his servant. Second stage:
another master took me over and now I know that under that master I die. Who can
save me from that master? My first master paid the price to buy me back; Jesus is
the price. Thirdly you have atonement or expiation and what Paul is depending on
there is especially the day of atonement, the Yom Kippur. There, to put it very
briefly, the High Priest takes the blood of the animal sacrifice, sprinkles it on the
ark of the covenant, and then sprinkles the people with the hope that this ark of the
covenant, which is the seat of mercy, will then give mercy to the people to forgive
their sin. Jesus is now the priest who takes the blood of the victim (himself),
sprinkles it not on the wood of the box but on the wood of the cross from which
comes the mercy through which we can be forgiven and considered just. The final
experience is that of justification. Justification is a legal metaphor (again another
human experience). Let us put it briefly in the form of a story: In the United States
certain crimes automatically strip the one who commits them of certain rights as a
citizen. If the crime is serious enough one loses the right to vote, the right to own
property, and so on. Now let us imagine that I committed one such crime and I am
brought to court. I enter the court room. The judge knows that I am guilty, I know
I am guilty and everybody else knows I am guilty, but for some inexplicable reason,
the judge, who is the only one who determines reality, says, ‘‘Innocent!” or “‘Just!”
and I walk out of that courtroom knowing that I am guilty, he knows it, everybody
else knows it, but he has declared me innocent and therefore I have my rights as a
citizen.

If you understand what the four experiences Paul calls upon (reconciliation,
redemption, atonement, justification) are in human life you can then understand
what God did in Jesus. You not only understand, but you rejoice, you will believe
that what the old system could not produce, God has produced through his free will
and through the free will of another human being, Jesus. They have done for me
what I could not do with the Law system. That the Galatians want to return to the



JESUS AND THE LAW IN ST PAUL’S LETTERS 25

Law system and give up Jesus is for Paul just nonsense. You are committing
yourself to another way of salvation which will not save you. It has been proven
that it cannot save you. The Scriptures say, “There was no just person, no, not even
one.” That is one affirmation Paul makes: Jesus is the remedy for what the system
could not accomplish. Paul then goes on to what is happening in the Mediterranean
in his experience. People believed in Jesus and enjoyed the spirit of God; the gifts
of the spirit are so visibly present. Evidently, without being born Jewish, therefore
no circumcision; without knowing the Law, therefore no Mosaic revelation;
without those that were looked upon as key elements of this salvific system, these
people by faith in Jesus enjoyed the benefits of Jesus, the most visible of which is
the gift of the Spirit. How do you account for this happening outside the Jewish
system? ’

We are coming near to the end of this first essential part of our reflection. At
this point we have arrived at Chapter 6 of Romans, and Paul says, as he often does
in his letters, “‘I think I hear you say, I think I sense your objections... It sounds like
you are saying that if Jesus’s death is how I can be just and not the Law, then do 1
have to change my way of life? Can I not go on sinning? Because salvation is now
being given to me from the outside, all I have to do is respond. It is Jesus who has
to decide whether to save me or not, not I. Fortunately he said, ‘I will do it.” That
is what pleases God, and somehow justice is attributed to me if I will believe in
Jesus that he is the one to save me. But do I change at all?”” Martin Luther said
something like this: “You go out in the fields when many of them are still dirt with
no grass, you look at them and say, “That 18 just dirt.” God looks on us and what
does he see? Disobedience.” ‘“There is no one just person, not even one”, the Psalm
says. Jesus dies for us. It snows. And all of a sudden God looked down and he did
not see the field any more the way he saw it before. He now sees this nice pleasant
snow and he is happy. But underneath it is still the same dirty, ugly field. And that
iswhat Luther thought Paul says. That is why in the hymn we now sing too Amazing
Grace you still call yourself a wretch, wretched, wretch that I am. That is not the
Catholic view. The Catholic view is that not only does Jesus cover us, and we are
notjust declared just, but that the Spirit is given to us and the healing process begins
so that we are not the same old dirty field before conversion. Under the guidance
of the Spirit we begin to heal, we become something beautiful, as Paul says, a new
creation. Therefore when in Romans 6;1.15 the question is put “can I not go on
sinning?”, since it is up to somebody else to save me, Paul mentions two elements
of Christian practice.

One of them is your baptism: what is your baptism about? What did it mean?
Your baptism means not just that you believe that Jesus is the representative of God
who dies for you, but that you died too, so that you may rise too with Jesus. When
looking at baptismal practices in Christian Churches of the second and third



26 JOHN J. KILGALLEN

centuries, you will see that the baptised is supposed to take off the old clothes, walk
down into the water just like a tomb, through the waters, and then out the other side
and put on the white garments, especially at Easter, which he or she wear till the
next Sunday, Dominica in Albis. The symbol is of dying and rising. That is what
baptism is. Therefore it is not just (as in Romans 3) that I profess belief in Jesus,
now it is a type of unity, imitation of Jesus, that I die as he died so thatI rise as he
rose. Obviously the Resurrection of Jesus is a bodily resurrection, to put it this way
a total resurrection, whereas my baptism does not yield a total new person. What
is supposed to happen is a moral death and a moral resurrection so that I begin to
be a new creature and a new person. I leave behind the old. Belief in Jesus even for
those who never knew the Jewish Law is becoming not only belief but also a kind
of life.

St Paul says, secondly, that everybody always has a master. In the United States
we like to say that we are free, I am not the slave of anybody. If I was to think as
well as these people think, I have to discipline myself, I cannot do everything I want
to do. I have an ideal and I obey that ideal. St Paul says, ““You always choose a
master, you always have ideals.” Who is your master? Baptism says, “It is Jesus”.

Both these arguments are starting to say that we are to fulfil the Law of Christ
(cf Galatians 6;23). All of a sudden for the person who said that the Law is the
antithesis of Christ (you either follow the Jewish system or you follow Christ), after
having shown you the weakness of the Jewish system, now he says, “Follow Christ
but there is the Law.”” Another meaning of the law as he says in Galatians 5: the
goal of God in presenting Jesus to us is to elicit from us faith, which is operating
in love, faith expressed in love. Therefore, not just faith, but love. From this you
can see why it is not so strange in your reading of St Paul to see occasionally that
he will say that we all still have to stand before the judgement. Belief in Jesus did
not eliminate the judgement. Belief in Jesus, therefore, while it is an improvement
over the original plan of God — saving people through the Jewish Law — it still
demands the judgement. There is still a lot to follow. What then has Jesus
accomplished?

Well, think of it this way: the Jewish Law, once I did sin, does not provide
adequate reparation animal sacrifice will not make up for human failure. The death
of Jesus did. Just as my free choice separates me from God, so free choice of Jesus
brought me the opportunity of union with God. Secondly, whereas the Law
enlightens me (now we are back to that first meaning of the law — the revelation
of the mind of God) the Law does not give me strength to keep it. It is almost as if
someone gives you a marvellous gift and you cannot accept it. You say, “I wish
you had never given me the gift”, it becomes my jailer. I now see clearly what I
cannot do. Whereas belief in Jesus unleashes the Spirit of God so that Romans 7



JESUS AND 'I\"HE LAW IN ST PAUL’S LETTERS 27

and 8 can begin to say that I know that even after baptism there is in me a law, a
tendency towards evil, I also know in me another law driving me, enticing me,
moving me to the good — it is the Spirit that God has given me by virtue of belief
in Jesus. So again where the Law was weak and could not find reparation for the
sins committed, and where the Law was weak and could not provide the power to
keep the Law, belief in Jesus now allows for both of those things to take place. And
finally the third element, if I go further and say blessed be God for giving me the
revelation of what life should be like in the old Law, Jesus now perfects that Law
so that Saint Paul can say in the letter to the Corinthians, “We have the mind of
Christ™. Consider Matthew 5, for instance, the Sermon on the Mount, where you
hear that repetitive teaching of Jesus: ““You have heard it said... but I say to you...”
Sometimes Jesus eliminates laws. For instance, Jesus does not oblige us to follow
the law given by God on Mount Sinai of not eating certain foods. He has eliminated
that whole aspect of Jewish law. Some laws he tightens up. The Pharisees allowed
for divorce; Jesus says, ‘“No divorce”. Otherwise he reworks laws so that he begins
to unravel the real thrust of those laws. Eventually Jesus encapsulates everything
under one major law which all the other laws are meant to support, namely to love
God and love man.

All wisdom of God is summed up in ““You shall love your neighbour as
yourself”’. With this in mind I want to conclude my talk. So far I mentioned meaning
of the law as a revelation. I have shown you that it is an imperfect revelation which
needed Jesus® perfecting of it. I have spoken abetit the law as a system, as a system
‘which has weaknesses, as a system which rejects Jesus. I have also dealt with the
law as something which continues as the law of Christ which is really summed up
in love of God and love of neighbour and everything else is to support those
commandments. That is Paul, Law and Jesus. But there is one other element and
for this T must go through very quickly various letters but especially Philippians.
What we have dealt with so far is an explanation of Jesus vis-a-vis the Law, trying
to get Christians to understand Jesus as perfecting traditional Judaism. Now Paul
talks in a more personal way and suddenly Jesus becomes something more than
just redemptive, something more than just conciliatory, something more than just
an atonement, there is something more than just his death. Suddenly we find St
Paul saying, “‘I want to be with him, I want to know the power of his resurrection.
When I look at him as Moses looked at God, suddenly I become changed, suddenly
I am transformed by my being with Jesus™ (¢f2 Corinthians 3). You begin torealise
that what Paul is experiencing is not just a relationship of obedience to law or even
trust with Jesus. Suddenly there is happening a symbiosis. This is not just the Law
and Paul, this is now another person and Paul. There is an integration of two
people now. St Paul uses marriage as an example of the relationship of Jesus to the
Church. Marriage is a union of hearts, a union of people so that even at times it



28 JOHN J. KILGALLEN

/ happens that people will say, “They even get to look alike!”” There is a profound
sharing, a union, that is going on in the relationship between Jesus and the Christian
which could not take body simply between law and believer. This is a thrust which
Paul can hardly express. This thrust of Christianity exists beyond just the
controversy of law versus belief in Jesus. It is not just that Jesus was the sacrifice.
Jesus is now the thing I turn into. He becomes part of me as I become part of him.
There are religions who believe that your happiness is losing your entire self, even
your consciousness that you are who you are, because to the degree that you are
aware that you are different from God that is a cause for unhappiness. The
absorption into the divine is the only ultimate happiness of the human being. That
is why with some of Paul’s language about Jesus you begin to see that he is pointing
from his own personal experience to a Christianity the object of which is not just
to know the mind of God, or to know the glory of God, but rather to become one
with God. So the object now is not simply to know God, but love. Christianity turns
up far from what Paul says that the Law could achieve: I now end up in a union
which is the absorption of my whole self in love with the divine expressed in Jesus.
Suddenly Paul starts talking about wanting to be with God, wanting to be with
Jesus.

That, ultimately, I think, is the best I can offer where Paul begins to show even
in his own life how his understanding of what God did in Jesus is leading him far
beyond what he ever understood he could accomplish by the system of the Law in
the Old Testament. I started up by saying that I hope that what I say will help you
go back and read again the letters of Paul, that you understand them better, and if
sometime in the light of your room, when you are reading these things and you say,
“Oh! I do see better”, then say a prayer for me.

Pontificial Biblical Institute
Piazza della Pilotta 25
00187 - Roma



MASCHILE E FEMMINILE
Verso un nuovo scambio simbolico

Giulia P. Di Nicola

1. I linguaggio dei simboli

La questione dell’identitd & anche una questione filosofica.

Metterla in discussione richiede I’accettazione radicale della crisi del pensiero,
attraverso gli autori cosiddetti del sospetto: Marx, Freud e Nietzsche. L’impero
della ragione & scosso dalla costatazione della sua dipendenza dalle strutture sociali
di classe, dall’inconscio, dall’irrazionale desiderio di potenza.

Nata a Chieti il 26.V1.1949; laureata in Pedagogia (Univ. de I’Aquila, 110 e lode ¢ dignita di stampa) e
in Filosofia (Univ. di Roma, con 110 e lode).

Sociologa presso la Facolta di Scienze Politiche dell’Universita degli Studi “‘G. D’ Annunzio” di Chieti,
con sede in Teramo, Giulia Paola ha iniziato i suoi studi in materia filosofico-sociale, a partire da Hegel,
per poi rivolgere attenzione alla societd ¢ ai suoi processi, occupandosi in modo particolare della
questione femminile. Svolge un’intensa attivitd culturale, in Italia ¢ all’estero, sulle problematiche
relative alla questione femminile, alla partecipazione politica ¢ al rapporto tra probliemi sociali,
ispirazione personalista e sociologia sistematica. Collabora con diverse riviste ¢ dirige il periodico
«Dossier Donna», all’intemo della rivista trimestrale «Prospettiva Personax». Dirige insieme al Prof.
Attilio Danese il Centro Intemazionale Neopersonalista.

Questi i volumi pit significativi:

Donne e politica. Quale partecipazione, (Cittd Nuova; Roma 1983);

Gli emarginati dalla politica. Crisi della rappresentanza, (Solfanelli; Chicti 1985);

Uguaglianza e differenza. La reciprocita uomo-donna, (Citti Nuova; Roma 1988, “1989);

Simone Weil. Abitare la contraddizione (in collaborazione con A. Danese), (Dehoniane; Roma 1991:
premio di saggistica 1991);

Antigone. La figura femminile della trasgressione, (ed. Tracce; Pescara 1991);

1l tempo dell 'utopia (a cura di), (Dehoniane; Roma 1992). (Atti del III Convegno internazionale di
«Progetto Donna» a Teramo); ) ’

Donne in chiaroscuro (a cura di), (Demian; Teramo 1992);

Per una ecologia della societa. Problemi di sociologia, (Dehoniane; Roma 1993).

Ha tenuto seminari specialistici all’Universita di Lovanio (Belgio), all’Universita di Wiirzburg (Germa-
nia), all’Universita di Barcellona (sul tema Prosociale e complessita della democrazia), all’Universita
di Mac Gill di Montreal, all’Universitd di Rimouski (Canada), all’Universita di Stato ¢ a quella federale
di Rio de Janciro. Ha svolto diversi periodi di ricerca in Francia (Parigi - Centri di ricerca “E. Mounier™
¢ “Simone Weil”), in Germania, in Belgio, in Svizzera (Universiti di Neuchatel).

* Relazione tenuta al Centro Italiano Femminile, a Roma, I'11 Maggio 1993, presso I'Istituto Sturzo.



30 GIULIA P. DINICOLA

Viene scossa 1’oggettivitd del sapere. Il dato non & pit: visto come di per sé
autosignificante: in qualunque forma si esprima, & sempre la persona che lo
definisce su uno sfondo di senso a cui rinvia, come alla sua chiave di spiegazione.
Nel momento in cui si esprime un giudizio e si esplicita una definizione dell’essere,
che si tratti dell’essere umano maschile e femminile oppure di Dio, non si pud
parlare che negativamente, per determinazioni che velano e spesso limitano la
relazione con lo sfondo. Viene in luce percid, mediante la negazione, il rimando ad
una sorgente con cui si & in relazione. Il definire qui non appare solo un limite, ma
anche un appello all’ulterioritd d’essere, ad una relazione che & negazione della
negazione. Tale reciprocita tra il dato e il senso a cui esso rimanda, tra finito ed
infinito, non & in concatenazione consecutiva, deduttiva o induttiva, giacché
comporta trasgressioni di piani e rimandi al mistero che & all’origine della capacita
dell’uomo di determinare il finito.

Il pensiero contemporaneo, avendo acquisito la convinzione della simbolicitd
dell’esperienza umana (per Cassirer 'uomo & un “animale simbolico™"), valorizza
pienamente i linguaggi dell’immaginario nelle diverse forme, sempre passibili di
nuove interpretazioni da parte del soggetto, singolo e collettivo. 11 fatto che, per
esempio, oggi si ristudi Platone, nei suoi miti e nelle dottrine non scritte, va
collegato alla predilezione perun pensare che si esprima in forme non definite, nella
convinzione che I’ordine della concettualitd e della chiarezza sia posteriore
all’orizzonte piti comprensivo dell’intuizione, che ci consente di coglierne il senso.?
L’ordine della finitezza infatti, sia teorico che sensibile, non pud rendere ragione
della coscienza d’infinito che & nella persona.’

Laddove il linguaggio concettuale resta fermo alla contrapposizione,

1. Cf E.CASSIRER, La filosofia delle forme simboliche, (La Nuova Italia; Firenze 1961);

2. Si noti la consonanza Dinterpretazione weiliana di Platone (cf S. WEIL, Intuitions
pré-chrétiennes, (La Colombe; Paris 1951) [tr. it. Intuizioni precristiane della Grecia antica,
(Borla; Torino 1967) 109-267; (Rusconi; Milano 1974) 119-296] e quelle innovative della scuola
di Tubinga (cf. H. KRAMER, Platone e i fondamenti della metafisica. Saggio sulla teoria dei
principi e sulle dottrine non scritte di Platone con una raccolta di documenti fondamentali
in edizione bilingue e bibliografia (Introduzione e traduzione di G. Reale), (Vita e Pensiero;
Milano 1982), nonché del Centro di Ricerche di Metafisica dell’Universita cattolica di Milano [cf.
G. REALE, Per una nuova interpretazione di Platone. Rilettura della metafisica dei grandi
dialoghi alla luce delle «dottrine non scritte», (CUSL; Milano 1984)].

3. Nei termini dell’approfondita riflessione che V. Melchiorre fa su questi temi: «La simbolicita non
& mai adeguazione: & la presenza di cid che non pud essere ancora svelato, & I’indicazione
partecipativa dell’altro, ma mai la sua identificazione, & gid una manifestazione di senso, ma
msieme solo via al senso ¢ tanto pid via, tanto pil solo indicazione, tanto pil assenza, quando
PAltro & I'Infinito che nella sua dimora finita 8 anche e sempre trascendenza» [V. MELCHIORRE,
“Uomo e donna: per una ontologia della differenza”, in AA.VV., La donna nella chiesa oggi,
(a cura di A. Caprioli ¢ L. Vaccaro), (LDC; Torino 1981) 40-56, p.56].



MASCHILE E FEMMINILE 31

all’identitd, all’esclusione del diverso, quello simbolico-intuitivo stabilisce
molteplici relazioni di et-ef, uguaglianza e differenza, unitd e molteplicitd. Tali
coabitazioni sono maggiormente esprimibili in similitudini, analogie, parabole,
metafore, che lasciano sempre aperta la possibilitd di cogliere in trasparenza un
ulteriore senso. Il ricorso ai linguaggi pit esplicitamente simbolici (fiabe, miti,
proverbi, metafore) esprime dunque il bisogno di cogliere I’esperienza umana .
attraverso una via che eviti I'alternativa tra 1’assolutizzazione idolatrica del
concetto definito e la pura confutazione degli idoli. Per questo i linguaggi
metaforici, con il loro dire e non dire, affermare e trascendere ogni affermazione,
appaiono meno inadeguati: cid che i simboli pit esplicitamente sottolineano & che
il linguaggio che solitamente usiamo traduce solo in parte la realtd, anzi non di rado
la tradisce, sé non & integrato da altre forme dell’immaginario che esprimono
Pesperienza umana in modi differenti e polivalenti, secondo gli ambienti e i
soggetti. Nel pensiero di S. Weil, occorre sfuggire alla illusione che il linguaggio
sia adeguato alla veritd, mentre ad essa 8i pud accedere solo andando oltre il
lingnaggio, che di per sé puo essere considerato piuttosto una prigione. In effetti,
il passaggio dalla intelligenza alla sapienza implica una dimensione dello spirito
«capace di cogliere pensieri inwprimibili a causa della molteplicit3 dei rapporti che
vi si congiunono, sebbene pitl ngoros1 e pitt luminosi di quanto il linguaggio pit
preciso & in grado di esprimere.»* Per S. Weil infatti: «L’intero universo non & altro
che una grande metafora» e: «Il fondamento della mitologia & che PPuniverso éuna
metafora delle veritd divine.»’

11 significato che viene attribuito ai simboli, in differenti contesti storici,
scaturisce dalla reciprocitd dei rapporti interpersonali entro cui diviene intuibile il
senso di un discorso. L’etnometodologia & in questo maestra, quando studia le
regole di base che governano i rapporti quotidiani tra gli individui, ricostruendo
una etnografia delle metodologie che la gente utilizza nelle interazioni sociali.
Queste vengono viste come rappresentazione, con proprie regole di condotta,
secondo un modello teatrale, sia espressivo che pratico. Viene sviluppata I’idea
della coscienza collettiva di Durkheim e applicata alle microrealta sociali di uomini
e donne che si incontrano, il cui comportamento & studiato come effetto di tale
coscienza collettiva, nelle sue diverse costruzioni simboliche, continuamente
rappresentate nel teatro della vitasociale, con le sue cerimonie e suoi riti.* Il mondo

4. CfS. Weil, “La personne et le sacré,” in Ecrits de Londre et derniéres lettres, (Paris 1957) 33
¢34,

5.  CfS.Weil, Quaderni, IV, (Adelphi; Milano 1993) rispettivamente pp. 119 ¢ 77.

6. Cf E. Goffman, La vita quotidiana come rappresentazione, (Bologna 1969) 268 ss. Egli
considera le cerimonie della via sociale necessarie al mantenimento dell’ordine.



32 GIULIA P. DI NICOLA

sociale perde la sua solidita in sé, perché vive nelle diverse interpretazioni e nelle
diverse forme di comunicazione, ricche di «espressioni indessciali», ossia non
definibili, ma tacitamente comprese da tutti nelle situazioni concrete.” Cid che
generalmente non viene messo in discussione, perché considerato stabile, & in realtd
un fragile mondo sociale, un gioco simbolico, in balia della interpretazione dei
soggetti. :

La etnometodologia ha dunque in sé tutte le potenzialitd rivoluzionarie di
contro-definizione, di rinegoziazione della realtd sociale e politica, se ¢’é chi dubita
della legittimazione del sociale e lo decostruisce, come nel caso in cui una banca
crolla, se tutti ritirano i loro depositi e revocano la fiducia. Si vede percid che il
soggetto da un lato & colui/colei che & depositario del bene maggiore: la fiducia che
regge il mondo sociale, dall’altro & talmente condizionato dalla coscienza collettiva,
da limitarsi a rappresentare il gioco dei riti e del teatro della convivenza.

Al di 13 delle questioni epistemologiche e filosofiche connesse, il senso del
linguaggio viene rimandato al tessuto delle relazioni e delle conversazioni
quotidiane che riproducono, rafforzano o modificano un’interpretazione data. La
presenza e I’assenza di uno stimolo dell’immaginario, con i relativi risvolti consci
ed inconsci, influiscono fortemente sull’io, che produce elaborazioni diverse (per
esempio del senso della differenza tra i generi maschile e femminile) in rapporto a
tipi di stimolo differenti. Infatti i simboli, frutto dell’ immaginazione creatrice, sono
a loro volta stimolatori, trasformatori dell’energia psichica, arricchiscono il mondo
psichico, canalizzando e modificando il vissuto personale, in rapporto al significato
che viene loro attribuito.®

Il linguaggio immaginario in quest’ottica non si annulla in quello razionale e
scientifico, secondo una concezione illuministica evolutiva dei percorsi logici, ma
lo accompagna e lo sorpassa, all’interno della stessa interpretazione simbolica.”

7.  CfH. Gatfinkel, Studies in Ethnomethodology, (Prentice-Hall 1967) 42ss.
8.  CfL.PERESSON, L immagine mentale in psicoterapia, (Roma 1983).

9.  Oggi si parla con piul libertd di una diversa razionalitd femminile, senza cadere nel pregiudizio di
irrazionalitd o a-razionalitd che ha caratterizzato la dominanza maschile. «Mentre la cosiddetta
scienza (che preferisco denominare scienza analitica) ¢ fondata sulla distinguibilita e cioé in
definitiva, sul numero o sul bif,... un altro insieme di funzioni della conoscenza & fondato sulla
indistinguibilita che si estrinseca nel raggiungimento di stati di coscienza che pongono I’essere
pensante in una sorta di unione mentale con il resto del creato... Mentre la percezione del mondo
fisico materiale ci appare fondata sul principio del due (cioé sulla informazione binaria), il pit
profondo mondo psichico interno ci appare fondato sul principio dell’uno... Si ritiene oggi che...
I’emisfero sinistro sia analitico e temporale (nel senso sequenziale) e 'emisfero destro sintetico
¢ spaziale (nel senso di operare con immagine anziché per parole € numeri)», B. CATANIA,
Conoscenza ed indeterminazione, (Centro di comparazione e sintesi; Roma) 33-34.



.

MASCHILE E FEMMINILE 33

Esso sta ad esprimere la non assolutezza del linguaggio razionale, non ne nega la
validitd. L’uso univoco di metafore e simbologie di vario genere correrebbe il
rischio di ridurre il linguaggio alla sola espressivitd poetica, mentre la realtd deve
continuare ad essere detta in varie forme, nessuna delle quali & esaustiva. I linguaggi
mitico, artistico, fantastico restano indispensabili strumenti d’espressione della
meraviglia dell’'uomo di fronte al mistero nel quale vive immerso. Essi
accompagnano e sorpassano i rigorosi percorsi della ragione, tentando di attingere
per via pit diretta alla ricchezza dell’ esperienza umana, ben sapendo che essa resta
indicibile.

Per i mistici, non solo il linguaggio razionale, ma anche quello metaforico &
inadeguato, nella misura in cui si ferma alle descrizioni esterne di ¢id che sostanzia
Pesperienza ineffabile del rapporto con Dio. Essi confessano di non riuscire a
superare il muro del linguaggio. M. Buber, per esempio, riporta il dialogo di una
fanciulla col confessore dal trattato Sorella Katrei, attribuito a Meister Eckhart:
«Ella disse: “Dovete sapere che chi si contenta di cid che si pud mettere in parole
— Dio & una parola, e “regno dei cieli” & altresi una parola — chi con le forze
dell’anima, con la conoscenza e con ’amore non vuole andare al di 14 di cio che &
stato reso parola, costui a buon diritto dev’essere chiamato miscredente. Tutto cid
che si mette in parola lo capiscono i sensi inferiori o forze dell’anima; ma non se
ne contentano le potenze superiori dell’anima, le quali si spingono sempre pitt
lontano, fino a pervenire al cospetto dell’origine donde I’anima & scaturita,”»"° R.
Musil commenta cosi una frase di Teresa di Gest nelle Grenzererlebnisse: «Ma
questo non si pud spiegare se non per allegorie...esse riescono rozze.»''

Miti, fiabe, drammi, metafore di vario tipo consentono di risalire meno
inadeguatamente all’origine dell’immaginario, anche per quel che riguarda
Pinterpretazione del proprio esperirsi sessuati, del senso della maschilita e della
femminilita.” La tradizione ci ha consegnato una molteplicita di tali interpretazioni,
nelle quali oggi il pensiero femminista raramente si riconosce, ritenendole, non a
torto, inficiate di antifemminismo. Oggi il simbolico elaborato attorno alle donne

10. CfM. BUBER, Confessioni estatiche, (Adelphi; Milano 1987) 236.

11.  Sitrattadiun dattiloscritto contenente una raccolta di centodieci citazioni mistiche, scelte da Musil
nel 1921. Il numero di catalogo delle Grenzerlebnisse & 11, 1,1-4. Musil si & nutrito delle
Confessioni estatiche di Buber, come si vede in L ‘womo senza qualita, (Torino 1962) dove si
trovano numerose frasi riprese dall’antologia di Buber. Cf anche R. MUSIL, Anni senza sintesi,
(Cosenza 1980).

12. Perunorientamento in questo campo cf'il libro di F. MORINO ABBELE, L ‘arte di immaginare,
(Milano 1987). Circa I’importanza del simbolico femminile, soprattutto come luogo della mente,
of L. BORGHI *“Adrienne Rich ¢ la diaspora dell’identits,” Postfazione a A. RICH, Segreti,
silenzi, bugie. Il mondo comune delle donne, (Milano 1982).



34 GIULIA P. DINICOLA

& messo-a dura prova. Resta aperto il problema di una non facilmente individuabile
differenza, nelle ambivalenze semantiche del termine (che gia sembra indicare il
derivare da un modello originario) e nella problematicita di cid che da essa prende
il nome di “‘cultura della differenza.” Si finisce cosi col pensare che il passato non
abbia nulla di valido da consegnarci e che la differenza sessuale, allo stato attuale,
sia ancora «una presenza che si offre sulla soglia della parola... Un primo passo
soltanto, I’indicazione di un progredire che non sia un vagare...»

E diffusa ormai la consapevolezza che ciascun essere umano ¢ duplex a se
stesso e agli altri, e dunque contiene le caratteristiche biologiche della femminilita
e della maschilitd, in proporzioni diverse. Tale convinzione ha sradicato la tesi del
naturalismo nella rigidita del suo discorso sulla differenza della donna in termini
di subordinazione di fatto e di diritto.* D’altro canto perd, nessuno sembra voler
auspicare una societd asessuata, priva della gioiosa ricchezza della differenza tra i
sessi. Poco spazio trova altresi I’ipotesi dell’androgino come modello delle
aspirazioni degli uomini e delle donne di oggi."” Si costata la difficoltd di dover
delineare le caratteristiche e i significati di una differenza di genere, senza ledere
la conquistata uguaglianza ed anzi finendo col favorire un regresso con le proprie
mani o anche col proporre una distanza infinita tra 'uomo e la donna, quasi due
nature separate da una “differenza abissale.”'

Nei confronti delle possibili contraddizioni, viene in evidenza la debolezza di
un metodo puramente teorico nell’affrontare il difficile problema del rapporto tra
i sessi. La resa della ragione strumentale e totalitaria comincia quando i problemi
dell’uomo giungono alla contraddizione e si avverte il bisogno di far convivere le
antinomie senza appiattire ’una nell’altra, come gia sottolineava il pensiero greco
con Platone e come & evidente nel pensiero contemporaneo di Simone Weil."””

13. A.CAVARERO, “Per una teoria della differenza sessuale,” in AA.VV., Diotima. Il pensiero
della differenza sessuale, (La Tartaruga; Milano 1987) 43-79, p.72-73.

14. Sull’identitd relazionale cf A. BOSI, *“Lettura ¢ scrittura dell’identitd,” in AA.VV., Figure
d’identita, (Angeli; Milano 1988) 103-140.

15. CfE.BADINTER, L ‘un est l'autre. Des relations entre hommes et femmes, (Jacob; Paris 1986)
J. Money cosi conclude: «Le uniche differenze di sesso irriducibili sono che le donne hanno le
mestruazioni, possono avere gravidanze ¢ allattano, mentre gli uomini fecondano», Cf. J. MONEY
ctalii, Man and woman, Boy and Girl, (Baltimore 1972). Evidentemente si tratta di ricerche che
non intaccano tanto il principio della differenza ¢ della reciprocitd, quanto quello del legame
inscindibile tra sesso biologico e sessualita psichica e culturale.

16. CfL.IRIGARAY, Efica della differenza sessuale, (Milano 1985).

17. Lasapicnza greca, trasmessa da Platone, accenna ad una rivelazione primitiva (Filebo): «Le realta
dette cteme procedono dall’uno e dal molteplice ¢ hanno innate in essc il limite o Pillimitato...
Poiché queste cose sono cosi ordinate, noi dobbiamo in ogni ricerca porre ogni volta un’idea. La



MASCHILE E FEMMINILE 35

Meglio di ogni altro, questa pensatrice evidenzia che & proprio la contraddizione
che spinge la ragione oltre se stessa, onde evitare di appiattire orizzontalmente le
antinomie e di ridurle ad unita forzata, come invece accade sia nella sintesi idealista
hegeliana, che nell’analisi materialista e conflittuale della storia in Marx.™®

Nell’empasse in cui si trovano le scienze umane, il discorso simbolico
interpretativo chiama in causa le interazioni umane entro le quali si rende necessario
il ricorso al simbolo, al mito, alla teologia, al modello analogico. E infattientro
questo quadro che si supera la contrapposizione tra ragione e fede e dunque sirende
possibile anche al pensiero femminista, laico e cristiano, intrecciare temi filosofici,
pedagocici, teologici, oltre le ristrettezze delle barriere disciplinari. In effetti la
cultura delle donne instaura un rapporto critico con le tradizioni religiose e con le
fonti bibliche." Per fare un esempio relativo all’ermeneutica del tanto criticato
passo della Genesi (2, 21-22), esso & stato letto nel senso di una derivazione della
donna dall’'uomo, ma anche in quello rovesciato di un miglioramento progressivo
evolutivo del creato, di cui la donna sarebbe il prodotto piti perfetto.”® Parzialiti per
parzialitd, viene comunque evidenziato il vantaggio della polivalenza del dato
narrativo, da cui possono trarsi «cose vecchie e nuove. In questa luce, il problema
dell’identita femminile trova il suo nodo principale nell’analogia, per la quale non
¢ tanto il procedimento della ragione a dettare legge, quanto quello della
relazionalita, che ha nel ricorso alla persona il suo snodo principale. Il principio
dell’analogia, a cui qui si fa riferimento, se & carico di rischi di antropomorfismo,

troveremo perché ¢ implicata nella ricerca. Se la troviamo, dopo questa unita, occorre csaminare
la dualitd, se vi si trovi, oppure la triade, o qualsiasi altro numero; ed anche I"unita di ciascuna di
queste; sino a che la prima unit non solo si veda che & unitd e numero ¢ pure molteplicita infinita,
ma anche quel numero... Alla fine ¢id che all’origine era uno non solo appare come uno ¢
molteplice e illimitato insieme, ma anche come un numero» (PLATONE, Filebo, 16 d). Per S.
Weil cf S. WEIL, La source grecque,(Gallimard; Paris 1953) 99; G.P. DINICOLA-A. DANESE,
Simone Weil. Abitare la contraddizione, (Dehoniane; Roma 1991).

18. CfA.DANESE, “I fondamenti del pluralismo cristiano,” in AA.VV., Volti d’Europa: I'unita
nella diversita, (a cura di V. Zani), (La Scuola; Brescia 1990) 29-47.

19.  Per una presentazione sintetica del rapporto conflittuale delle donne con la Bibbia e per una
considerazione del patriarcalismo come conseguenza del peccato, cf E. GUTTING, Offensive
gegen den Patriarcalismus. Fiir eine menschichere Welt, (Frauenforum, Herder;
Freiburg-Basel-Wien 1987); per il rapporto con la chiesa cf G. HELZELMANN, Donna nella
chiesa. Problemi del femminismo catiolico,(Xenia; Milano 1990). Per il rapporto con lateologia
M.-T.van LUNEN-CHENU-R. GIBELLINI, Donna e teologia, (Queriniana; Brescia 1988). Per
il carattere interdisciplinare degli studi femministi si vedano i lavori del gruppo di ricerca Diotima,
i cui testi non temono di passare dal campo delle scienze umane alla teologia. Cf AA.VV.,
Dioftima. Mettere al mondo il mondo, (La Tartaruga; Milano 1990); AA.VV., Simone Weil. La
provocazione della verita, (Liguori; Napoli 1990).

20. CfR. MARITAIN, “Histoire d’Abraham,” in Nova et Vetera, 3 (1935) 401, che scrive: «Se
vogliamo a tutti i costi perseguire Iallegoria, & un pd meno volgare e pur anco verisimlle.»



36 GIULIA P. DINICOLA

e perd anche garanzia di superamento della scissione tra Dio (assoluto) e uomo
(relativo), nel pieno riconoscimento della distanza, ma anche di un’uguaglianza
mediata.”’ ‘

Gli studi sempre pill incalzanti in questo campo, pur nella loro parzialita,
tendente a leggere la differenza in termini di superioritd-inferiorita, spingono la
scienza teologica occidentale a ripensare il patrimonio dato, allargandolo al
contributo delle religioni precristiane, evidenziando nelle diverse esegesi
allegoriche la prevalenza dell’aspetto culturale su quello letterale.

2. L’arco e il cesto

1 simboli classici del maschile e del femminile sono stati ben espressi nel
Convegno del CIS di Bologna dal titolo «L.’arco e il cesto» (Maggio 1992). L’arco,
simbolo del maschile, rappresenta la velocitd, la capacitd di scegliere e puntare
diritto, di raggiungere 1’obiettivo, di penetrare (razionalita dei fini e dei mezzi). Il
cesto, nella sua simbologia negativa, indica la femminilitd come ricettivitd. Su
questo modello si & forgiata I’educazione delle fanciulle, di cui 1a Sofia di Rousseau
& Pespressione pitl nota, ma che ha una grande varietd di documenti comprovanti
un’ideale di femminiliti acquiescente.”

Nella Teramo di fine 800, ad esempio, cosi la descrive un anonimo estensore
del resoconto di un processo, intenerito dalla condanna di una ragazza quindicenne.
Viene riportata I’arringa di un avvocato che, attraverso il caso singolo di una moglie
uxoricida e di sua figlia accusata di complicitd, mostra lo spaccato crudele e
realistico di una famiglia distrutta dalla violenza quotidiana che si annida al suo
interno e fa considerazioni sulla condizione femminile in generale, in cui persino
il delitto appare un gesto sublime, adatto solo all’animo virile:

«Voi sapete la condizione ingrata di una fanciulla, schiava come

21. Sul significato ¢ sull’uso dell’analogia cfP. CODA, *‘Creazione, Croce, Trinita: una premessa
sull’analogia,” in Nuova Umanita, 24-25 (1982) 25-68; ID., Evento pasquale. Trinita e
storia,(Roma 1984) 83-151 (sull’analogia caritatis come via al mistero); W. KASPER,
*“Spirito-Cristo~-Chicsa,” in AA.VV., L esperienza dello Spirito («Giomale di Teologia»
Brescia 1974); M. FLICK-Z. ALSZEGHY, Fondamenti di un’antropologia teologica,
(Firenze 1973); AA.VV., Analogie et dialectique. Essais de Théologie fondamentale,
(Genéve 1982). '

22. «Tutta I’educazione delle donne deve essere in funzione degli uomini, piacere ¢ rendersi utili a
loro, farsene amare e onorare, allevarli da piccoli, averne cura da grandi, consigliasli, consolarli,
rendere loro a vita piacevole e dolce: ecco i doveri delle donne in ogni etd della vita e questo si
deve loro insegnare fin dall’infanziax J.J. Rousscau, Emilio o dell ‘educazione, (Roma 1969) 550.
Per gli aspetti pedagogici rimando al mio “Coeducazione ¢ cultura della reciprocit,” in
Orientamenti pedagogici 6 (1990) 1202-1242.

£,

b

g,



S

MASCHILE E FEMMINILE 37

ella & dell’avuta educazione e delle stolte pretese sociali. Con le virtii che
si esigono da una fanciulla, quanti uomini farebbero una bella figura nella
condizione di ragazze da marito? Alla fanciulla si riempie il capo di belle
cose, le s’insegna il pianoforte, la letteratura, le s’insegna la modestia, le
s’insegna di essere affettuosa e pia ed a portare con grazia i falsi ricci; ma
bisogna che ella indovini che tutto c¢id non ha valore se non per
raggiungere uno scopo: quello di trovare marito; che per fas o per nefas
deve a cid riuscire e che tutte le sue virtli non la faranno apprezzare da
anima viva se ella fallisce a questo scopo. Bisogna che attacchi un amo
ad ogni piega della sua sottana, bisogna che unga di vischio le sue
occhiate, i suoi saluti, la sua conversazione, bisogna che si faccia
un’opinione su tutto, ma la nasconda nei pit reconditi segreti della
coscienza. Bisogna che apprenda a conoscere il cuore umano quanto
Balzac; ma la sua intelligenza al dovere non vada al di 13 di un lavoro
all’uncinetto; bisogna che copra tutto di roseo la dissimulazione pit
volpina, e che dia il sorriso dell’innocenza all’astuzia pid loiolesca.
Bisogna che si tenga perpetuamente accartocciata, che si raggomitoli, che
diventi qualche cosa d’esanime e d’immobile, come la tigre accovacciata
nella macchia in attesa di una preda; e la preda desiderata & 'uomo...
Mettete in conto che il bisogno d’amare nel cuore della donna &
irresistibile; mettete in conto quella tenera soggezione che ha diritto di
aspettarne questa specie di edera in gonnella; e voi avrete il ritratto
generico di questi gracili fiori di serra, di queste timide e clorotiche
creature, facili al pianto e al deliquio, che parlano col sordino nelle corde
vocali e che al menomo tocco fremono e si stringono in se stesse come
sensitive. Esseri come questi, in cui I’amore & una prepotente ed imperiosa
necessitd; esseri come questi, il cui cuore & una piccola polveriera, e guai
ad accostarvi uno zolfanello; esseri il cui cuore si accende alla vista del
primo paio di baffi. . . non sembrano fatti per mostrare fortezza d’animo
e virile coraggio e molto meno la pit piccola attitudine al delitto.»™

La dimensione passiva della femminilitd viene qui in evidenza come interiore
incapacitd di autonomia, fragilitd affettiva e psicologica che fa della fanciulla
un’«edera», sempre bisognosa di parassitare su qualcun altro. Non & data a lei'dalla
natura la capacitd di mirare, volare alto, trascendere, come fa I’arco, ma la quieta
tranquillitd di un cesto appoggiato alla terra.

23. ANONIMO, “Processo Fedelangelo D’Alessio dibattutosi alle Assise di Teramo,” La riforma,
(1881), anno XV, riportato in Giulia P. Di Nicola, Donne in chiaroscuro, (Demian; Teramo 1992)
88.



38 GIULIA P. DINICOLA

Dal punto di vista culturale, tale recettivitd & espressa in maniera particolare
dal mito di Eco, colei che ripete all’infinito ¢id che altri dicono. Tornano infinite
volte nella storia le tentazioni di definire e dare il nome all’alteritd della donna,
come un riproporsi dell’atteggiamento di Adamo: «Questa volta essa & carne della
mia carne e osso delle mie ossal! La si chiamerd donna perché dall’uomo & stata
tolta.»”* Adamo & colui che ha imposto i nomi differenziandosi dal resto del creato
e affermando se stesso come soggetto. Dando un nome anche alla donna, egli &
legittimato ad avocare a se il compito umano di dire il senso dell’esserci dell’altro.
La donna, in quell’essere detta, perde la sua originaria autonomia per divenire
“immagine” dell’uomo. Quando 'uomo ““conosce” la donna, egli diventa marito
e la donna moglie, chiamata BEva «perché essa fu madre di tutti i viventi.»** Una
dimensione, la maternitd, viene a definire la persona della donna, ben diversamente
da quanto accade per la paterniti dell’vomo.’®* Commenta opportunamente P.
Vanzan: «Dopo il peccato, I'uomo e la donna non 1i vediamo piti “insieme” a
lavorare e a procreare, ma con un’innaturale — rispetto al piano di Dio (ma
naturalissima per il maschilismo successivo) — divisione dei ruoli, solo Adamo
diventa il lavoratore, e solo Eva la madre: ed entrambi non per vocazione e amore,
ma per castigo e come condanna.»’’ Questa riduzione unilaterale della soggettualiti
umana all’uomo-maschio viene riaffermata ogni qualvolta la cultura & il frutto del
pensiero maschile recepito e ripetuto dalle donne. Espressione di una ritrovata
armonia tra I'uomo e la donna e la comune possibilitd di «dare il nome» (vedi
Pimpegno in tal senso della cultura della differenza, soprattutto nell’ America del
Nord), ossia padroneggiare la lingua, perché divenga espressione dei mutamenti
effettivamente realizzati nella storia di una nazione. Si mette in evidenza infatti che
Ia lingua & prodotto delle classi, della cultura e del genere dominanti. Cambiando

24. Gen2,23.
25. Gen3,20.

26. «In ambienti laici ed ecclesiali nessuno, pena la derisione, oserebbe affermare che la missione
principale dell’vomo ¢ essere padre, mentre ancora milioni'di persone affermano senza essere
sfiorate da alcun dubbio che la missione principale della’donna & quella di essere madre,» R.
FOSSATIL, E Dio creo la donna, cit., 105).

27. 1l pensiero complessivo dell’autore risale ad un’interpretazione di Gen 1,2 in cui si rivela il
progetto originario di Dio sull’'uomo e sulla donna, a sua immagine, ¢ la successiva caduta, dopo
il peccato, che soppianta la totalitd relazionale col dominio dell'uomo (Gen 3): «Cadute che il
racconto genesiaco esprime col midrash &’ Adamo che, da padrone, impone il nome alla donna
{come aveva fatto con gli animali) e, col nome, Eva assume un ruolo che, come lamenta un certo
femminismo, finisce per esaurime la dignitd in sé ¢ la libera vocazione dell’essere per gli altri. La
‘matermniti come castigo’ consuma allora la donna non solo fisicamente ma, soprattutto,
eideticamente e nella sua consistenza originale: quella stabilitd dall’alterita dell’ezer Kenegdo»
P. VANZAN, “La donna nella Chiesa: problemi ¢ prospettive,” in AA.VV., La donna nella
Chiesa e nella societd, (Roma 1987) 111-182, p.123.

s

P,



MASCHILE E FEMMINILE 39

i modelli, alcuni significati sono desueti, cosl i posti delle parole nel discorso. Ne
scaturi§ce I’impegno a riscoprire antiche definizioni, diffondere alcune espressioni
ritenute valide, esprimere nuove esperienze con linguaggi inediti. Questa & una
azione di self-determination, ossia una delle pratiche legate ai movimenti liberatori
dei gruppi oppressi, anche dei gruppi etnici, di cui i movimenti femministi vogliono
sostenere la cultura originaria

Non sarebbe corretto perd fermarsi alla denuncia di maschilismo del
simbolismo della tradizione.

Vi & un significato pitt positivo del cesto, a cui non pensiamo abbastanza, che
rappresenta la capacitd di raccogliere le cose a cui teniamo, di tenerle in unitd e
poterle all’occorrenza ridistribuire (si pensi al ruolo familiare della donna).
Significativo notare che la parola italiana fisco viene dal latino fiscus (i), che
significa cesto di vimini, dove si conservava il denaro, scrigno, cassa, tesoro
pubblico, cassa dell’imperatore. Al di 1 dell’antipatia che pud provocare in noi
Pimposta, il suo significato originario & legato al bene pubblico, all’insieme delle
risorse utilizzabili a vantaggio di tutti (tesoro imperiale), raccolto e ridistribuito ai
cittadini, Percid il cesto & anche legato al concetto di equitd, ovvero di giustizia
ridistributiva (il paniere definisce il necessario per vivere per ciascun membro di
una societd). E evidente il collegamento con la madre, come colei che spartisce tra
i figli, in proporzioni non uguali, ma giuste, le risorse. 1l cesto & anche simbolo di
ambiente, di vita e dunque di accoglienza, protezione, habitat. La madre & il primo
cesto-utero.

Era costume nel mondo contadino, che non poteva usufiuire della balie,
affidare i bimbi piccoli al rassicurante canestro, sistemato all’ombra di una pianta,
mentre le-donne lavoravano i campi, e andavano di tanto in tanto ad allattare. Un
piti famoso esempio di questo ruolo simbolico, protettivo e salvifico del cesto, si
trova nell’episodio di Mosé, salvato appunto grazie ad un cesto affidato alle acque
che lo trasportano sul Nilo da dove viene ripescato e affidato alla corte egizia.

In tempi recenti, il cesto rappresenta ’ambiente ed evoca, per contrasto,
Pinquinamento del pianeta terra, con i suoi rischi maggiori soprattutto per le
categorie pill deboli, come malati, donne, bambini. La qualitd dell’ambiente
richiama a sua volta una ecologia umana e sociale® In quest’ottica, il

28. «Oltre all’irrazionale distruzione dell’ambiente naturale & qui da ricordare quella, ancor piti grave,
dell’ambiente umano, a cui peraltro si & lontani dal prestare la necessaria attenzione. Mentre ci si
preoccupa giustamente, anche se molto meno del necessano, di preservare gli «habitabs naturali
delle diverse specie animali minacciate di estinzione, perché ci si rende conto che ciascuna di esse
apporta un particolare contributo all’equilibrio generale della terra, ci si impegna troppo poco per
salvaguardare le condizioni morali di un’autentica «ecologia umanax... Le decisioni, grazie alle



40 GIULIA P. DI NICOLA

femminismo affronta la questione del potere in tutte le strutture e nelle relazioni
interpersonali in cui prevalgono condizioni di disuguaglianza. Concepito come
proprietd, il potere consente la dominazione e I’asservimento dell’altro, in
particolare della donna nella concezione patriarcale. La storia del pensiero e della
societd riflette la dialettica diseguale di potere e asservimento, sfruttamento e
ricatto, sia da parte di coloro che detengono il potere, sia da parte di coloro che non
ne hanno (si pensi all’uso strumentale della seduzione e della maternitd per le
donne). Creare un ambiente piu vivibile per tutti implica un impegno umano,
sociale e politico di trasformazione delle relazioni da autoritarie, competitive e
gerarchiche, a collaborative, circolari, paritarie, pur nella distinzione dei ruoli.
Sull’onda di una ecologia delle relazioni umane, il femminismo presenta il potere
come energia diffusa, influsso, forza a cui corrisponde una responsabilita, capace
di suscitare 1’azione piuttosto che bloccarla; diretto ad aiutare 1’altro piuttosto che
inibirlo. Vengono percid combattute tutte le ideologie dell’oppressione, come il
razzismo e le varie forme di emarginazione dei diversi. Si tentano modi nuovi di
strutturare la convivenza, evitando I’irrigidimento delle strutture di potere, anche
nel mondo del lavoro, organizzando in maniera flessibile gli orari, le relazioni tra
datori di lavoro e dipendenti, le condizioni della cooperazione in un’azienda.

Sempre al fine di migliorare la qualitd delle relazioni interpersonali in tutti gli
ambienti di vita, si chiede di valutare i processi come gli effetti, ossia di non puntare
tutto sull’efficienza delle azioni e dei suoi effetti oggettivi, ma sugli obiettivi
proposti, sui modi e 1 percorsi con cui sono perseguiti. I mezzi utilizzati divengono
importanti quanto gli scopi prefissati, poiché obiettivi buoni raggiunti con la
violenza ottengono effetti boomerang. Cid implica anche accettare che scopi simili
possono essere perseguiti in modi differenti, in maniera che tale pluralismo rispetti
le diverse prospettive e a ciascuno sia concesso di percorrere piste inedite. Implica
soprattutto accettare eventuali scacchi dell’azione, come momenti di un processo
in cui ciascun contributo, fallimentare o vincente, venga preso in considerazione
con pari attenzione.

Gli stessi obiettivi di ecologia umana suggeriscono prospettive olistiche,
integrate. Viene respinto dunque tutto cid che contribuisce ad accentuare le
separazioni e tagliare i legami tra le persone e le loro specifiche esperienze,
indebolendo i processi di integrazione. Se questa esigenza fosse intesa in maniera
fondamentalista, essa costituirebbe un anacronistico ritorno all’indietro, senza
speranze di successo, in una societd in cui la competenza specifica & ragione di

quali si costituisce un ambiente umano, possono creare specifiche strutture di peccato, impedendo
Ia piena realizzazione di coloro che da esse sono variamente oppressi. Demolire tali strutture ¢
sostituirle con piti antentiche forme di convivenza & un compito che esige coraggio ¢ pazienza»
(Giovanni Paolo II, Centesimus Annus. n.38).



-

MASCHILE E FEMMINILE 41

arricchimento, in termini economici ed umani. Ma qui non si vuole eliminare la
specializzazione e le competenze specifiche, ma mirare a non perdere di vista
P’integralitd della persona, il rapporto tra le sue competenze e I’ insieme dei problemi
sociali.

Versare nel cesto frutti, beni, risorse conferma il simbolo di passiva
ricettivitd. Ma, proprio una nuova ecologia sociale impone di riscoprire il senso
positivo di questo valore, troppo contrapposto all’intraprendenza del soggetto forte,
come nel modello del Superuomo nietzschiano o dell’io di Stirner. Dal punto di
vista intellettuale, ne risulta una certa impotenza creativa della donna, come la
descrive Nietzsche, mettendo in bocca a Nausica queste parole:

«M’& venuto un pensiero, ieri. Un pensiero? E ridicolo! Vi & venuto mai
fanciulle un pensiero? Piuttosto un sentimento piccolo! Raro che di
pensare osi la donna, giacché I’antica sentenza dice: “seguir dovra la
donna, non guidare”, se pensa, ecco, non segue. . . “Raro & che femmina
pensi, ma se pensa, & al tutto inutile.”»*

Colui che pensa, il superuomo, si eleva al di sopra della natura e della opinione
della media, rifiutando la legge e i vincoli che limitano la sua espansione.
Trasgressione e trasvalutazione dei valori gli sono indispensabili per accettare la
vita. Cosl i valori femminili vengono ricondotti alla compassione, alla debolezza,
alla religione, a tutto cid che frena I’ideale assoluto del superuomo. Tuttavia
I’antifemminista Nietzsche lascia spiragli ad un femminile interpretato come valore
universale, quando accenna alle “madri maschili’:

«La gravidanza ha reso le femmine pitt miti, pitt caute, piti timorose, piit
contente di soggiacere: allo stesso modo la gravidanza dello spirito genera
il carattere del contemplativo, che & affine a quello femminile: sono le
madri maschili.»*

Si intuisce qui il valore di una intelligenza materna, intesa come creativa, ma
non nel senso manipolativo quanto piuttosto in quello generativo. Ogni opera
umana, arte, scienza, letteratura, filosofia, & frutto di mente e cuore tesi
all’attenzione verso qualcosa che ancora non ¢’é, ma che dovra nascere. In questo
senso & la maschilitd che «invidia» (si pensi al rovesciamento della invidia poenis)
la maternitd, come Zeus che partorisce dalla testa Minerva.

29. F.NIETZSCHE, “Canzoni di Nausicaa,” in Idilli di Messina, (Milano 1979) 394, Per un’analisi
della cultura della soggettivita letta in un’oftica al femminile, rimando al precedente lavoro:
Uguaglianza e differenza. La reciprocita uomo donna, (Cittd Nuova; Roma 1998) 116ss.

30. 1D, Lagaiascienza, (Milano 1979) 85.



42 GIULIA P. DI NICOLA

11 cesto & simbolo di un diverso approccio alla conoscenza dell’ambiente &
dunque di una diversa epistemologia. Evelyn Fox Keller, docente di fisica e
scienziata, é considerata una autrice fondamentale nel campo dell’epistemologia
femminista, per la sua analisi critica della scienza, dal punto di vista delle donne e
da quello della soggettivitd. L autrice ha studiato i modi diversi con cui il genere
maschile e femminile si rapportano alla scienza, smascherando I’identificazione tra
soggettivitd-femminilitd e oggettivitd-maschilitd. Viene criticato alla scienza il suo
approccio di dominio e di violenza sulla natura e favorito invece un approccio
empatico (alla maniera di Barbara McClintox, premio Nobel 1983). Empatia
significa in questo casc sintonia con la natura come mondo vivente e dunque
rapporto conoscitivo che supera la contrapposizione soggetto-oggetto, per
assumere piuttosto la segreta intesa tra gli esseri di cui ¢ paradigma il rapporto
madre-figlio. Dal punto di vista etico, I’attenzione alla natura si qualifica come cura
(mothering), di cui la maternitd & metafora principale. Il cesto, simbolo di
femminilitd, lo & in modo preminente della maternita, che riassume tutti i significati
sinora descritti in quanto accoglie, genera, nutre e ridona i frutti della vita. Intesa
nel suo valore antropologico, la maternitd & piuttosto genitorialitd (parenting) e
dunque disposizione etica che accomuna uomini e donne, oltre il contesto-biologico
e culturale.

3. La maschilita

La cultura post-moderna si domanda: come sta mutando 1’identitd maschile
in relazione all’emergere della coscienza femminile della differenza; come
evitare che ’identita dell’uomo e della donna si definiscano in modo gerarchico;
se I’identitd maschile debba modellarsi su una femminilitd definita come
paradigma ideale dell’essere persona; se, al contrario, la maschilitd sia il
modello umano per eccellenza (ad immagine di Dio); quale il rapporto
analogico tra differenza uomo donna e rimando al divino; fino a che punto &
possibile sfuggire ai rischi pendolari di una maschilitd universalizzata e di una
maschilitd definibile in rapporto alla natura umana femminile.

Sono domande ancora in gran parte senza risposta.

Di crisi dell’identitd femminile si & molto parlato: crisi della madre, della
lavoratrice, schizofrenia della ‘“‘doppia presenza”, coscienza del limite, visibilitd e
invisibilitd. Ancora poco invece si & parlato di crisi d’identitd maschile che pure,
data la reciprocitd di prospettive, non pud essere rimasta immutata, dopo il
terremoto del femminismo e le conseguenti trasformazioni del mondo familiare e
di quello pubblico.

Anche se qualcosa comincia a muoversi nel campo dell’analisi psicologica e



MASCHILE E FEMMINILE 43

della simbologia maschile, il problema non viene affrontato apertamente, forse per
pudore nei confronti di un passato da riscattare o per quella sorta di sbandamento
e di silenzioso sconcerto cui ha dato luogo il femminismo, con le sue rapide e
magmatiche trasformazioni.*' Si temono le ricadute nella mentalitd sessista e
maschilista, tanto piti deplorevole dopo I’avvento del femminismo. Si teme altresi
di non avere riferimenti accettabili, dopo la crisi destabilizzante della cultura
androcentrica.

Tuttavia, possiamo trovare ricerche indirette, condotte soprattutto sui giovani,
che dimostrano il mutamento dei valori, la caduta degli ideali politici e delle
appartenenze ideologiche, nonché la saldezza dei valori familiari ed amicali.*? Per
il resto, non sappiamo molto di piti dell’osservazione giornalistica: maggiore
corresponsabilitd nella gestione della famiglia, dalla cura dei figli ai lavori
domestici;* indagini statistiche sulle crisi matrimoniali il pit delle volte portate ad
esplosione dalle donne; recupero del valore umano e affettivo della procreazione
(dal -padre padrone al padre amico), testimoniato dalle produzioni letterarie,**
cinematografiche e dagli spots pubblicitari; esigenza di un lavoro soddisfacente, al
di 12 del carrierismo e dell’assorbimento totale del tempo umano nel tema lavoro.*
Le indagini dimostrano che non solo per le ragazze, ma anche per i ragazzi la
famiglia & un valore primario, da conquistare, difendere e privilegiare rispetto al
partito e al lavoro.*

Non si sono fatti molti passi dall’ipotesi di Freud sull’identitd maschile. Essa
oscilla tra ipervalutazione e svuotamento del.senso della maschilitd. La teoria
freudiana, infatti, delinea le esperienze relative all’identita di genere, inun rapporto
tra conscio ed inconscio, descritto per lo pitl in termini di genitalitd. L’organo
sessuale maschile domina lo sviluppo della coscienza interattiva, dopo la beata
indifferenza della prima infanzia: i maschietti svilupperebberoun senso di angoscia

31. Cf C. CREPAULT, Dal seme di Eva. Saggio sulla differenziazione dello sviluppo
psicosessuale, (Milano 1989); E. MONICK, Phallos. Il maschle nel mito, nella storia, nella
coscienza d’oggi, (Como 1989).

32. CfF.GARELLI, La generazione della vita quotidiana, (Bologna 1984).

33. Nel Rapporto a Nairobi (1985), I'Italia ¢ citata per due record negativi, di cui I’uno riguarda la
scarsa presenza nel mondo del giomalismo e I’altro il fatto che 1°85% delle donne che lavorano
s0no sposate a uomini che non si occupano affatto del lavoro domestico (Cf. G.P. DINICOLA,

**Sfide e possibiliti del femminismo socioculturale,” in AA.VV., La donna nella chiesa e nella
societd, (Roma 1987).

34. CfF.GIANFRANCESCHI, L ‘amore paterno, (Milano 1982).
35. CfAA.VV.,Giovani e lavoro, (a cura di D. De Masi), (Milano 1983).
36. CfC.SARACENO, “Giovani ¢ famiglia,” in AA.VV., Il mondo giovanile, (Torino 1979) 35ss



44 GIULIA P. DINICOLA

per la paura di essere castrati e le femminucce coverebbero la ben nota invidia
poenis. La differenza uomo-donna & vista in termini di sofferenza e inconciliabilita,
anzi, in Analisi terminabile e analisi interminabile, Freud parla del «rifiuto della
femminilitd», che si manifesterebbe in entrambi i sessi come ripugnanza per gli
atteggiamenti femminili nell’uomo e come aspirazione alla virilita nella donna.*’
La bisessualitd propria dello stadio pregenitale & inserita nell’originaria pulsione
transessuale unica, nella quale I’ alterita (quindi la femminilita) & vista in termini
patologici e mira a risolversi, grazie al conflitto edipico, in un’identitd che
reprime la bisessualita.

La teoria freudiana & stata vista giustamente come il culmine della
giustificazione scientifica dell’antifemminismo, una cultura incapace di dar conto
della differenza di genere in termini soddisfacenti e che percid crea disagio per le
donne e per gli uomini, giacché il pensiero che fugge dal femminile ha effetti
mutilanti anche ai fini della formazione di un’identitd maschile soddisfacente.

Cio che oggi ci induce ariflettere & quell’insistenza freudiana sull’unica radice
della libido. 1’esperienza dell’infanzia (che ha valore eziologico) & ricostruita
all’interno di un’unica pulsione decisiva delle relazioni sociali, considerando la
libido qualcosa che la natura muove a vantaggio deli’uomo, dato che «la
realizzazione della meta biologica & stata affidata all’aggressivitd dell’uomo e resta,
entro certi limiti, indipendente dal consenso della donna.»*® L’invidia poenis,
puntualmente rigettata dalle donne e tuttavia riproposta dalla cultura androcentrica,
¢ in questa chiave solo una conseguenza della concezione unitaria della natura
umana indifferenziata (=maschile) che vede la donna come maschio mancato e il
maschio, a sua volta, definito dalla paura della femminilitd e dal complesso di
castrazione.” La maschilitd, al confronto con la femminilitd, teme la
destabilizzazione della propria identitd e una diminutio di sé. La paura della donna

37. Cf 1.D., Analisi terminabile e interminabile (1937), in Opere di Sigmund Freud, volXI, (a
cura di C.L. Musatti), (Torino 1966ss).

38. Tuttavia Freud non di rado fa riferimento anche alla bisessualita inconscia, cadendo in ambiguita
e contraddizioni. Cf S. FREUD, Infroduzione alla psicoanalisi, cit., 530. Scrive per esempio
nella Lettera a Fliess: «Ho adottato immediatamente la tua concezione della biscssualitd ¢ la
considero come la piti importante», ma aggiunge che cid lo rende un pd nervoso (Lettre a Fliess,
in S. FREUD, Correspondance, [1873-1939], n.81, 4 gen. 1898, (Paris 1966). Nella lettera
n.145-146, Freud stesso pensa che la repressione si diriga contro I’idea della bisessualita.

39. «Labambina éun ometto» [S. FREUD, Introduzione alla psicoanalisi, (tr. it. Torino 1969) 530].
Rispetto agli eccessi di Freud, ¢’é chi denuncia — non senza esagerazioni — che "'uomo «non é
mai riuscito a capire la donna e non immagina neppure che non sentaun reale interesse per il sesso,
anzi ne abbia spesso una vera ripugnanza come la causa prima della propria sottomissione.
L’organo maschile provoca nella sensibiliti femminile spesso istintivo ribrezzo,» E. ULIANA,
Talita kum. Il risveglio spirituale delle donne, (Verona 1988) 15.

o

e



MASCHILE E FEMMINILE 45

sarebbe da collegare al suo legame misterioso con la natura (fata e strega), al suo
potere di vita e di morte, capace di annullare il senso della maschilit3 (castrazione).*°
Di qui quel rapporto ambivalente verso la femminilitd che si manifesta come
repulsione e attrazione, odio e amore, dal momento che I’'uomo coverebbe sensi di
disagio e paura nei confronti del potere materno, in una sorta di invidia per un
rapporto che lo esclude dalla centralita affettiva e per una maternita che gli appare
gratificante e potente, rispetto alla quale egli, per sopravvivere come sé, andrebbe
in cerca di compensazioni sociali.*! Viene collegato al magma di questi sentimenti
il fenomeno primitivo della couvade, quando 'uomo giunge a fingere le doglie del
parto, identificandosi nel ruolo della compagna.*” Ma vi sarebbero collegati altresi
i processi di esclusione e di sottomissione femminile (sempre che I’ambivalenza
non degeneri nei processi di sado-masochismo).

La teoria freudiana {(con tutti i suoi risvolti post-freudiani) si rivela ancora una
volta carica di possibilitd nel destabilizzare le certezze, ma troppo debole nel
ricostruire punti di riferimento soddisfacenti. Essa ha tra Paltro il merito di
smascherare i meccanismi proiettivi dell’inconscio e quindi la pretesa validitd
universale del logos, su cui si & formulato I’ideale della maschilitd.** L attenzione
all’inconscio, infatti, non & valida solo in campo terapeutico, ma soprattutto per
ripensare i problemi teorici alla luce del soggetto che li ha formulati, la sua storia,
la sua esperienza vissuta. Viene detronizzata cosi la sede maschile della ragione,
per evidenziarne la dipendenza dai primi rapporti interattivi e il radicamento nel
biologico, radicamento considerato prima prevalente nella “natura femminile”,
dato che I’essere umano per eccellenza era definibile come razionale.* La
maschilitd, mentre viene esaltata, & anche messa in crisi, giacché, dopo Freud, non
& pit possibile definire la realta a partire dal logos, dal soggetto che pensa, senza
dubitare della artificiositd delle costruzioni mentali e rimettere percid in ballo tutti
i prodotti della cultura.

40. «La donna sarebbe spesso vissuta come pozzo senza fondo, il riempimento del quale, benché
disperatamente impossibile, diventa Pimpegno di tutta la vita per "nomo» A. IMBASCIATI,
Freud o Klein? La femminilita nella letteratura psicoanalitica postfreudiana, (Roma 1983).

41. M. KLEIN, Invidia e gratitudine, (Firenze 1968).

42. CfG. ZILBOORG, “Il maschile e il femminile: alcuni aspetti biologici e culturali,” in J. Baker
Miller, Le donne e la psicoanalisi, (Torino 1976) 116ss.

43. CfP.RICOEUR, Della interpretazione. Saggio su Freud, (Milano 1967).

44. L’attenzioneall’inconscio - sottolinea la Fedeli —aiuta arelativizzareiprocedimenti dellalogica
formale, perché non pud tenere conto del principio dell’identita, della netta distinzione tra positi

¢ negativo, tra presente, passato e futuro. Apre le porte percid a logiche diverse e plurime. C. =

PEDELI, Mondo 3 femminile, (Roma 1982) 62-77. /




46 GIULIA P. DI NICOLA

Al di 13 dei meriti e dei limiti di Freud, certamente, a livello di processi di
formazione dell’io, sono importanti le prime esperienze dell’infanzia. Un ruolo
decisivo spetta alla figura dei genitori, sia per il rapporto che essi hanno tra di loro,
sia per I’immagine professionale paterna, sia per il particolare atteggiamento che
il padre ha verso la madre (fiducia, stima, denigrazione, sfruttamento) e la madre
verso il padre (stima, insofferenza, dedizione, fiducia incondizionata, servilismo),
sia per il peso che ha il ruolo del padre all’interno e all’esterno della famiglia.** Il
rapporto identificatorio dei ragazzi col padre pud provocare accettazione, rifiuto,
soddisfazione, disagio. Sta di fatto che i ragazzi avvertono i vantaggi dell’essere
maschi e vivono meno traumaticamente il trapasso adolescenziale, con tutto il peso
che ha la sessualita in quel periodo. Nello stesso tempo non & facile il rapporto con
le ragazze, tra svalutazione e attrazione, emarginazione, attuata per via indiretta e
in modo quasi impercettibile (indizi, accenni, allusioni, paragoni), ¢ bisogno di
vivere insieme; affermazioni di superioritd e paura; tentazione di aggressivitd e
romanticismo.

Anche per i ragazzi cresce la difficoltd di sviluppare un’identita soddisfacente,
specie nella fase adolescenziale, a causa della pesantezza degli stereotipi di
egemonia della maschilitd che influenzano il processo di socializzazione e che non
trovano riscontro poi nella vita effettiva di relazione, creando, al contrario, non
pochi ostacoli nei rapporti con le ragazze. La vita sociale li chiama oggi a sviluppare
anche le dimensioni femminili del sé. Cid comporta la possibilitd di trovarsi di
fronte a personalita trasgressive: donne ““virili”’ (uso del potere, partecipazione agli
sport e alle arti marziali, autonomia lavorativa, scelta di vita singola) e uomini
“femminili””.** L’immagine della terrorista con pistola e rosa in pugno ha suscitato
notevoli ripensamenti in proposito e d’altro canto il concetto di maschilita del tipo
padre-padrone, se non scompare dall’immaginario di base, almeno si associa anche
ad immagini di tenerezza (paternitd affettuosa, adozione di bambini da parte di
uomini, partecipazione affettiva alla maternitd), con conseguenti mutamenti del
comportamento dei giudici nell’affidare i bambini in casi di divorzio.*’

45. E pin difficile per una ragazza identificarsi con il ruolo della madre, sc questa & in posizione
subordinata ed & svalutata dal padre [cf R. MOULTON *“Verifica e rivalutazione del concetto di
invidia del pene,” in J. BAKER MILLER, Le donne e la psicoanalisi, (Torino 1976) 188]. In
effetti I'accettazione della propria identitd sessuale passa anche per il riconoscimento che ne fa
P’altro sesso (importanza del padre).

46. Si riscontra una maggiore attenzione a vivere la fase di pre-papa, come la madre quella di
pre-maman: a toccare il ventre della moglie-madre sentendo reagire il bambino, a vederlo tramite
ecografia ¢ ascoltame il battito cardiaco, ad essere presente al parto, a parlarghi. Cf G. DELAISI
DE PARSEVAL-S. LALLEMAND, L Art d’accommoder les bébés, (Paris 1980) 53-54. La
ricerca sui mutamenti della paternita & divenuta percid in tutti i Paesi un tema molto studiato.

47. Siparla di un 50% di donne, per lo piii di famiglia agiata, che milita nei gruppi armati, anche so




MASCHILE E FEMMINILE 47

Gli uomini vivrebbero tale necessitd piti problematicamente e non senza
reazioni di rigetto. Per loro si tratta di una conversione che, a livello
comportamentale, richiede la rinuncia ad essere serviti dalla donna e la condivisione
delle fatiche domestiche da cui un tempo erano esonerati. A livello culturale, essi
devono capovolgere i valori: considerare prepotenza alcuni aspetti esaltati come. -
“virili”” e riabilitare quelle dimensioni femminili represse come il lato debole e
oscuro dell’umano. Infatti, si diffondono anche nel mondo pubblico, prima
ufficialmente impermeabile ai valori privati, le ragioni della femminilitd,
dell’espressivit e della relazionalita.

La pressione sociale e il timore di fallire il rapporto di coppia contribuiscono
a rendere urgente per gli uomini tale reintegrazione del femminile, sia all’interno
del proprio mondo interpretativo che nei rapporti con gli altri. Si parla di una
identit3 maschile disturbata dall’emergere della figura femminile (atteggiamenti di
difesa, aggressivitd, impotenza, falsa indifferenza). Al contrario, sembra che le
donne vivano con pit soddisfazione la loro bisessualitd: nonostante il dichiarato
disagio nel mondo del lavoro, esse considerano un’irrinunciabile conquista quella
di poter sviluppare, insieme alle dimensioni femminili, anche le dimensioni virili,
come dimostra il tema della “doppia presenza”. Resta problematico il fatto che,
mentre le ragazze riabilitano i valori femminili ed anzi, nell’entrare nel mondo
maschile, tendono a riproporli, per i ragazzi, 1’acquisizione dei valori della
femminilitd pud significare disorientamento, per la perdita di riferimenti che
legittimano il senso positivo della maschilita.

La cultura della differenza, nel delineare il senso originario della femminilita,
tocea la questione dell’identitd maschile per tratteggiarla in controluce, troppo
spesso in termini manichei: violenza, aggressivitd, dominio maschile in
contrapposizione al “bene” dell’emergere femminile nella storia. Altre volte la
differenza & piti ponderata e la maschilitd studiata in correlazione con I’etica con

" ° Voce di donna. C. Gilligan (allieva e collaboratrice di Kohlberg e quindi sulla linea

degli studi di Piaget) analizza la formazione del giudizio morale nei bambini
mettendo in luce la diversita tra uomo e donna nell’intendere i rapporti umani.*® Si
tratta di una diversitd che vuole contrastare I’appiattimento unisex e rivalutare
piuttosto la mutualita polifonica delle voci maschili e femminili. Viene rilevato,
d’accordo con Piaget, che nei giochi infantili i maschi sono pil interessati alle
regole, le bambine ai rapporti: gli uni — dovendo scegliere — abbandonerebbero

non ¢& facile in questo campo fomire cifre esatte [cf M. MIT SCHERLICH, “Réflexion sur la
question de la violence de femmes,” in La Fin des modéles, (Paris 1983) 63ss],

48. CfC. Gilligan, Etica con voce di donna. Efica e formazione della personalita, tr. it (Milano
1987).



48 GIULIA P. DINICOLA

i rapporti per le regole le altre, al contrario, cercherebbero di cambiare le regole,
pur di salvare i rapporti. L’identitd femminile sarebbe orientata a definirsi
all’interno dei rapporti umani, quella maschile all’azione e all’avventura. Vi
sarebbe collegata un’etica della responsabilitd allargata, pit attenta all’insieme
delle dinamiche interattive per le ragazze ed un’etica piti curante della moralitd
normativa per i ragazzi.

Tuttavia studi come questo ritagliano I’identitd maschile sullo sfondo di quella
femminile, oggetto primario di interesse. Si apre la strada ad una ipervalutazione
della femminilita: nel campo della ricerca biologica, I’interpretazione femminista
capovolge la differenza-inferioritd in differenza-superioritd. Per Alpert: «tutto
porta alla convinzione che la biologia femminile & la base dei poteri delle donne.
Biologia dunque come risorsa e non come nemica della rivoluzione femminista.»*
In pratica, si sostiene una superioritd femminile, biologicamente accreditata, che
sarebbe ragione di una sua sudditanza strategica, come nel titolo del paragrafo di
Glennon: Females are inferior because they are superior: the womb-envy
thesis.* 11 secondo sesso diviene il primo, facendo riferimento al fatto biologico
che il sesso femminile & all’inizio dei due generi.”' Per M. J. Sherfey: “In breve,
non possiamo pit a lungo parlare di fase iniziale di esistenza embrionale
indifferenziata o bisessuale. Il primo embrione non é indifferenziato: esso &
femmina. All’inizio siamo stati creati femmine e, se non fosse cosi, non
esisteremmo affatto.”>? Percid la conclusione: «Per tutti i mammiferi, la moderna
embriologia reclama un mito di Adamo da Eva.»™ «Dalla costola di Eva»
potremmo dire, riormulando il tema del Convegno di «Progetto donnay» (Novembre
1988). Per questi eccessi, vale la critica di un biologismo che ¢ la nuova veste del
naturalismo, in funzione di una gerarchia rovesciata tra uomo e donna. La tesi della
maschilitd come secondo sesso non pud non provocare, per reazione pendolare,

‘ &’//& i
49. 1. ALPERT, “Mother Rights. A New Feminist Theory,” Ms Mugazine,n.2 (August 1973) 6051, = ™

50. M. GLENNON, Women and Dualism. A sociology of Knowledge Analysis, (New York and
London 1979) 129. Si nptendc in pratica la tesi della Homey su Freud, cosi come le teorie della
Mead e di J. Bemard circa una superioriti maschile compensatoria della inferioritd. Cf J.
BERNARD, The Sex Game, (New York 1972).

51. Come evidenzia il libro di E. GOULD DAVIS, The first Sex, (Baltimore 1971) 329,
52. M. ]. SHERFEY, The nature and evolution of Female Sexuality, (New York 1973) 38.

53. E.GOULD DAVIS, The First Sex, 46. Di cattivo gusto le conclusioni di Solanas, che restituisce
il dispregio del mas occasionatum: «dl maschio &un accidente biologico: il gene Y (M) ¢ un gene
X (F) incompleto, cioé ha un set incompleto di cromosomi. In altre parole, il maschio ¢ una
femmina incompleta, un aborto ambulante, aborto allo stadio del gene. Essere maschi & mancare
di qualcosa (deficient), limitati emozionalmente,» Society For Cutting Up Men: (SCUM),
Manifesto, (New York 1968) 31-32.




[

MASCHILE E FEMMINILE 49

rigetto, o difesa o infine aggressivita.

" Sul piano psicanalitico, non mancano appoggi a tale supposta superioritd
femminile: gli studi della Mead mettono in luce il vantaggio che ha la bambina nel
rapporto con I’allattamento materno. Succhiare latte dalla madre sarebbe, nel primo
rapporto interpersonale conosciuto, fonte di diversa possibilitd di identificazione
della bambina e del bambino. Il bambino dovrebbe lottare molto per poter costruire
una sua identitd maschile, distaccandosi dalla simbiosi originaria con la madre, in
un processo di disidentificazione che, se non attuata, pud portare al transessuale e
alle varie forme di devianza psico-sessuale. Toma I’ipotesi che gli uomini debbano
sviluppare la loro capacitd di affermazione nei vari campi di applicazione dell’opera
umana per potersi costruire una identita soddisfacente nei confronti della madre e
della femminilit3 in generale, a compenso di quella iniziale sofferenza.> In una
situazione di superioritd naturale della donna, infatti, 1'uguaglianza sociale
apparirebbe uno scompenso, a tutto svantaggio dell’uomo. La sua rivincita sociale
e culturale peraltro sarebbe connotata da una ritornante, incancellabile nostalgia del
rapporto originario sperimentato nel seno materno, in quell’oasi di non distinzione
archetipa, memoria edenica di protezione e totale affidamento. Sarebbe dunque il
rapporto originario con la madre a rendere possibile lo sviluppo dell’identitd dei
sessi in relazione a quell’evento centrale.

Questa ipotesi farebbe del sesso femminile non solo quello pitt avvantaggiato, ma
anche — contrariamente alla tesi di Freud — il riferimento unitario per uomini e donne.
La femminilita sarebbe la natura umana per eccellenza, quell’universale comune da cui
origina la differenza (questa volta degli uomini nei confronti delle donne), quella realtd
che & paga di sé e non ha bisogno di affermarsi socialmente per essere.

Sembra dunque che la riflessione culturale sul maschile rimandi, per potersi
definire, ad un’ideale perfezione della natura umana, pensata al femminile. A livello
di ermeneutica dell’umano, sta qui la maggiore debolezza oggi della maschilita,
pur nel suo apparente dominio. Su questa debolezza si apre conseguentemente la
falla che intacca la stima di sé, aprendo le porte ad un’impostazione diseguale del
rapporto uomo donna, di rivincita, compensazione, se non — nei casi estremi —
di perversione sadica. Si sta facendo strada percid la necessitd di studiare i
mutamenti dell’identitd maschile con maggiore obiettivita, sia per comprenderne i
processi in sé sia per evitare la parzialitd dei Women'’s Studies.” Non resta che

54. CfR.STOLLER, “Faits et hypothéses: un examen du concept freudien de bisexualité,” Nouvelle
Revue de Psychanalyse, 7 (1973) 150. I suoi studi sono importanti per comprendere i processi
degli ermafroditi, transessuali, trasversali.

55. E soprattutto in America che si sviluppa Pinteresse per studi (¢ cattedrc) che contemplino la



50 GIULIA P. DI NICOLA

attendere il tempo indispensabile di silenzio e di ricerca, in attesa di poter
riformulare il senso della maschilitd, senza rischiaré i biasimati regressi, né
accontentarsi del modello femminile come archetipo della natura umana.

4. La femminilita

Relativamente alla femminilita, i principali miti originari ruotano attorno alla
Sposa, alla vergine e alla Grande Madre.

Nel mito della vergine, la fanciulla & I’espressione di cid che di intatto e quasi
di religioso si trova nella natura umana. Essa & collegata ad un potere misterioso,
generalmente positivo, quasi esprima una energia nascosta e fontale a cui P'agire
umano fa riferimento per acquistare senso e orientamento; uno stare al di sopra, pur
restando dentro, i limiti del mondano. La vergine sta ad esprimere la dimensione
umana che sembra poter fare a meno di azioni, perché & la sua sola presenza che
spinge e orienta I’azione altrui; sembra poter fare a meno di potere, perché la sua
autorita & naturale; sembra poter fare a meno di sentirsi realizzata attraverso le opere
sulla natura, perché la sua opera principale & diretta ad altri esseri umani; di parole,
perché ’espressione vivente di sé & trasmessa dal suo stesso apparire. A fronte del
luogo comune della femminilitd come chiacchiera, & vero, infatti, che essa
simboleggia anche le vertigini del silenzio, laddove si raggiunge il culmine della
parola come dono. I silenzio in tal caso non & ci6 che precede il linguaggio, una
sorta di incapacitd ad esprimersi, né é una rinuncia nichilista all’espressione, ma &
pienezza d’essere. Secondo A. Weiner, il potere maschile si collocherebbe nella
dimensione spaziale e temporale (proprietd, spazi di azione socio-politica) mentre
il potere femminile si collocherebbe in un continuum spazio-temporale al di sopra
della storia, legato ad una forma di immortalita.®

Attraverso la figura dell’eroe, la maschilitd che si afferma & quasi sempre
esaltata dalla capacita di superare delle prove, di dare il suo sangue e affrontare la
morte pur di sconfiggere il drago, liberando la fanciulla che sta per essere
sacrificata. L’amore per lei & la forza che spinge all’azione vittoriosa e insieme la

reciprociti uomo donna, polaritd maschile ¢ femminile. In Italia si riscontra solo qualche
avvisaglia. [«Potremmo ipotizzare che, in favore di una ricerca sessualizzata, si debba percorrere
la fatica di parlare di uomini: facendo uscire dalla sua neutralitd un soggetto che di per se non
sembra aver bisogno di essere parlato al singolare», F. BIMBI, “Differenza, reciprocitd,
somiglianza,” Memoria, 22(1988)].

56. CfA.WEINER, La richesse des femmes, ou comment l'esprit vient aux hommes, (Paris 1983)
37-38 (che collega la convinzione all’ esperienza delle isole trobriandesi). Ailavori di Weiner viene
riconosciuto il merito di rompere i pregiudizi di una identificazione donna-natura, uomo-cultura
o anche delle donne come solo oggetto di scambio.

hy



MASCHILE E FEMMINILE 51

ricompensa di tale azione. Interessante I’ipotesi di H. Delporte: «La
rappresentazione dell’animale sarebbe quella del mondo vivente esteriore
all’'uomo. Al contrario e per opposizione I'uomo, il gruppo umano, 'umanitd
sarebbero espressi attraverso la figura femminile, essendo la forma femminile
perfettamente legittima, poiché assicura il rinnovamento e la persistenza della
specie. Questa opposizione tra il principio ‘“‘umano-donna” e il principio
“‘animale-mondo vivente” spiegherebbe le differenze fondamentali che sono state
rintracciate tra figurazione della donna (i tratti del viso percepibili solo per meta
che sta a dire preoccupazione di proteggerla) e quella dell’animale (realismo e
esattezza morfologica), nello stesso tempo che la relativa mediocritd nella
rappresentazione maschile nell’arte paleolitica.»’’

Nelle fiabe e nei miti, 1a fanciulla rappresenta la vergine che ciascuno vorrebbe
sposare, esprime la bellezza ancora intatta (con tutto cid che di indicibile e profondo
tale termine evoca) rispetto a cui la maschilitd sta a protezione e servizio, nei modi
propri della forza e in particolare nella lotta contro il nemico.

11 mito della sposa & legato a quello della sessualita che rappresenta la forza
sacra dell’Eros che attrae 'uomo e la donna e permette la continuitd della specie.
Nelle diverse culture & esaltata 'importanza e la feconditd della congiunzione,
accompagnata da lotta e sofferenza, come nei riti di iniziazione. La femminilita vi
& rappresentata in vari modi come fonte di piacere (I’Eden dell’appagamento) e di
paura (la caverna in cui I'uomo si smarrisce’). La sposa & dunque la polarita
agognata, I’altro da sé, “costola” di sé, verso cui I'uomo tende e che desidera
raggiungere anche a prezzo della sua vita. Pitt in generale, 'unione dei due &
all’origine della vita, come nel mito ind\, secondo cui il mondo sarebbe nato
dall’amplesso del principio maschile (Shiva) e del principio femminile (Shak#).
L’attrazione tra le differenze in movimento genera e mantiene in vita ’essere del
mondo,

Il mito della Grande Madre é il simbolo della terra che nutre e che accoglie,
predominante agli inizi delle civilta e raffigurato in tutti i reperti archeologici del
bacino mediterraneo, come anche in Oriente e nelle zone nordiche. Tale mito ha
insieme una concretezza figurativa ed un significato religioso di potenza e divinita,
a causa della capacitd procreativa che colpiva fortemente I’ immaginario collettivo
primitivo. Viene ipotizzato infatti che il potere magico-sacrale della maternita sia
stato messo in relazione ad una sorta di partenogenesi, visto che la comunanza di
uomini e donne non consentiva all’uomo primitivo la definizione della paternita.

57. H.DELPORTE, L Image de la femme dans I’art préhistorique, (Paris 1979) 307.
58. CfJ. CAMPBELL, Le maschere di Dio, (Milano 1962).



52 GIULIA P. DI NICOLA

Anche le rappresentazioni grafiche di cui si dispone fanno pensare che
originariamente non si fosse in grado di far risalire la maternita all’atto sessuale.
La madre appare "unica certezza della vita.

Scrive Neumann: «Nella storia delle religioni la divinitd maschile subentra
solo in un secondo momento e il rango di divinitd-figlio & stato conferito ad essa
solo secondariamente dalla divinita madre...L’eterna esperienza dell’uomo che si
trova disarmato e senza protezione dinanzi alla vita e alla natura, come il lattante
con la madre, & una delle fonti piti profonde da cui trae ispirazione la forma sempre
nuova delle figure madre-figlio. Esse non rappresentano una regressione
all’infanzia, in cui I’adulto diviene infantile o sente con commozione ’amore
materno verso il bambino. Al contrario 'uomo, attraverso la pura identificazione
col bambino, esperisce la madre e il femmxmle come il simbolo di vita, da cui egli
stesso, anche ‘““come adulto”, dipende.»™ Di qui il potere della madre — che pud
essere interpretato anche come potere malefico — estensibile simbolicamente alla
natura e a tutto il cosmo e che fa della maternitd una realta religiosa: «La sua autorita
magica si basa sull’essere in armonia e comunione con i misteri dell’universo, con
una spiritualiti che trascende I’intelletto e la coscienza.»™

Vi & collegato il mito della nascita, con il passaggio dal grembo materno alla
luce e con la seduzione del possibile ritorno nelle acque profonde e oscure della
pre-coscienza. La nascita richiama anche i tanti passaggi che si compiono nell’arco
della vita, come il passaggio dall’infanzia alla giovinezza nei riti di iniziazione,
visti appunto come una nuova nascita. In questo senso nascere & avventurarsi,
scoprire I’autonomia, il desiderio, prima completamente appagato dalla madre. Ma
il distacco dalla madre & stato troppo letto in termini di liberazione dalla dipendenza
materna, quasi una vittoria della maschilitd sul mammismo, ¢ poco come la
maturazione di un figlio che, avendo assimilato ormai la sostanza della persona da
cui origina, & capace di ri-essere in sé quella persona e se stesso, sviluppando la
continuita e insieme la novita del suo essere figlio/a e persona unica. D’altro canto
la madre & capace di ri-essere nei figli, quasi essi fossero ciascuno una nuova parola
che essa dice al mondo.

A livello di coscienza, la nascitd é un venire a consapevolezza dell’io; a livello

59. E. NEUMANN, La Grande Madre, (Roma 1981) 98. Sull’archetipo matemo in Jung cf. C.G.
JUNG, “Gli aspetti psicologici dell’archetipo della madre,” in Opere, vol.9, tomo 1, (Torino
1980). Per Jung I'archetipo materno rappresenta: «La magica autoritd del femminile, la saggezza
¢ Pelevatezza spirituale, che trascende i limiti dell’intelletto, cid che & benevolo, pmtcttlvo,
tollerante, cid che favorisce la crescita, la feconditd, la nutrizione, i lnoghi dclla magica
trasformazione, della rinascita (p.83). Essa, per Jung, corrisponde all’anima.

60. F. MORINO ABBELE, L arte di immaginare, 55. L autrice presenta la dimensione femminile
anche negli altr miti primitivi, come I’anima ¢ il numero.

P



MASCHILE E FEMMINILE 53

spirituale e un ri-nascere nello spirito. Anche la morte appare in molte culture come
un rinascere. La vita umana si snoda cosli tra una néscita all’origine e un’attesa di
rinascita alla fine. Infatti, al potere della procreazione la donna non di rado ha
accompagnato quello dei morti (anche come potere rigenerante) per corrispondenza
dialettica tra polo della vita e polo della morte.

Il mito della nascita, per il richiamo che esso evoca della presenza materna,
ricorda che non ¢’¢ poss1b1hté di passare ad una nuova realtd, se non per il tramite
di qualcuno che compie in noi e per noi un’opera maieutica. La maternitd in questo
senso, supera la naturalitd del partorire fisiologico e diviene simbolo di un
atteggiamento, prevalentemente femminile ma di per sé universale, in cui prevale
Pamore per la vita, 1a cura dell’altro, I’aiuto a farlo essere se stesso.

Quanto alla gerarchia tra i sessi e alla separazione netta dei com ‘En’u e dei ruoli
(spazi geografici, simboli, rappresentazionigelle tombe, delle grotte™), essa appare
in alcuni miti come una conseguenza negativa di una colpa che deve essere stata
commessa principalmente dalla donna, viste le conseguenze. Nella leggenda dei
Maasai, in Kenia, si fa riferimento ad una origine in cui i due sessi erano organizzati
in gruppi separati. Si suppone un’autonomia originaria, con la possibilitd di fare a
meno "uno dell’altro, in ordine alla sopravvivenza. I Maasai raccontano, infatti,
che all’origine uomini e donne formavano due tribé separate e autonome che si
incontravano solo casualmente nelle foreste, assicurando cosi la procreazione di
figli, che poi restavano con la madre sino a che i piccoli maschi, crescendo,
cambiavano la residenza e andavano presso la trib maschile. E poi per una qualche
colpa attribuita alle donne che esse infine persero Ia libertd e furono costrette a
riunirsi agli uomini e a dxpendere da loro.™ Nell’Africa dell’Ovest sembra che
leggende come questa, clrca la separazione iniziale radicale (geografica ed
economica), siano frequenti.*® Vi troviamo la convinzione: a) di una differenza
originaria paritaria; b) di una colpa successiva che ha comportato la disuguaglianza;
¢) di una maggiore colpevolezza della donna, a spiegazione e giustificazione della
sua condizione di inferiorita sociale, ma anche quasi a sottolineare una sua pit alta
responsabilita etica nei confronti di tutto il genere umano.

Nel linguaggio mitico, se & acclarato che non ¢’é gruppo umano conosciuto

61. CfA.LEROI-GOURHAN, Le Fil du temps, (Paris 1983) 288, dove viene evidenziato che nelle
grotte di Lascaux, in coincidenza delle tre zone disegnate (entrata, centro ¢ fondo), le donne sono
collocate per lo piii al centro; H. DELPORTE, L ‘Image de la femme dans ’art préhistorique,
(Paris 1979) sottolinea l’intcmssc artistico nei confronti della donna.

62. Il racconto di questo mito si tmva in J. ROUMEGUERE-EBERHARDT, Les Maasai, guerriers
de la savane, (Paris 1984) 32-33.

63. Cf.E.BADINTER, L 'Un est l'Autre, 19-61.



54 GIULIA P. DINICOLA

che non contempli le differenze tra i sessi, & anche vero che si conservano tracce
della sempre possibile rottura di tale rigiditd in avvenimenti e personaggi
d’eccezione, quasi un bisogno di salvare alla persona la possibilita di superare gli
schemi della separatezza. P. Vidal-Naquet riferisce che nei riti di passaggio, ad
Atene (e in modi diversi anche a Sparta), i ragazzi e le ragazze dovevano incarnare
anche I’altro sesso. Cid sembra voler sottolineare la dualit bisessuale della natura
umana, oltre la distinzione cui immette il rito di iniziazione.* 1l ricorso ad una
possibile interscambiabilitd dei ruoli si ritrova anche nei miti e nelle tragedie
greche. Per N. Loraux: «Nessun popolo meglio dei greci ha saputo infuire che la
distribuzione del maschile e del femminile era raramente acquisita una volta per
tutte: da Esiodo a Ippocrate.»® L’interpretazione di J. P. Vernant lo conferma
attraverso il racconto mitico delle relazioni tra Ermes (messaggero degli dei) e Estia
(protettrice del focolare domestico), che rappresentano due divinitd complementari:
il viaggiare e lo stare presso il focolare, 1’esteriore e I’ interiore.* L’ autore dimostra
come il simbolismo bipolare non riesce a cancellare la comunanza dei tratti, poiche
ciascuna caratteristica pud essere ritrovata anche nell’altro: Ermes pud
rappresentare anche la permanenza e Estia anche 1a mobilitd. Ne risulterebbe che
negli dei la reciprocitd non ha lo stesso senso che presso gli uomini, giacché la
divinitd conferirebbe loro una superiore integralitd personale; viceversa la
disuguaglianza sarebbe segno di una scissione da ricomporre. Siamo di fronte alla
stessa esigenza espressa dal mito di Aristofane, secondo cui la divisione
uomo-donna sarebbe un limite negativo, frutto di una punizione degli dei.*’ Tra gli

64. Cf. P. VIDAL-NAQUET, Le Chassewr noir, (Paris 1983) 191.
65. N.LORAUXK, “Le lit et la guerre,” L 'Homme (gennaio-marzo 1981) 45ss.
66. Cf. J.P. VERNANT, Mythe et Pensée chez les Grecs, (Paris 1971).

67. Cf. PLATONE, Simposio, XIV, 189 c-190 c. [in Opere complete, vol.3, (Bari 1971)}: «In primo
luogo I'umanitd comprendeva tre sessi, non due come ora, maschio ¢ femmina, ma se ne
aggiungeva un terzo partecipe di entrambi e di cui ora & rimasto il nome, mentre la cosa si & perduta.
Era allora ’androgino, un sesso a sé, la cui forma ¢ nome partecipavano del maschio e della
fermina; ora non ¢ rimasto che il nome che suona vergogna. In secondo luogo la forma degli
umani era un tutto pieno: la schiena e i fianchi a cerchio, quattro braccia e quattro gambe, due volti
del tutto uguali sul collo cilindrico, ¢ una sola testa sui due volti... Dunque i sessi erano tre e cosi
fatti perché il genere maschile discendeva in origine dal sole, il femminile dalla terra, mentre
Paltro, partecipe di entrambi, dalla luna, perché anche la luna partecipa del sole e della terra...
Possedevano forza e vigore terribili, e straordinaria superbia; ¢ attentavano agli déi. Quel che
Omero racconta di Efialte € di Oto che tentarono cioé la scalata del cielo per attaccare gli déi, &
detto di loro: *“Giove dal canto suo decide [XV]: Senon erro ce I’ho Pespediente perché glivomini,
pur continuando ad esistere, ma divenuti piti deboli, smettano questa tracotanza. Ora i taglierd in
due ¢ cosi saranno pit deboli, e nello stesso tempo piti utili a noi per via che saranno aumentati di
numero”». Il prosieguo del racconto ci mostra come ["un sesso cerchi disperatamente I’altro, fino
a che Giove, impictositosi, traspone i genitali sul davanti e consente cosi 'incontro ¢ la
riproduzione.



MASCHILE E FEMMINILE 55

"dei la dimensione della sessualitd perde infatti quella rigida interdipendenza che
caratterizza le relazioni uomo-donna, per le quali viene invocato il concetto
negativo di caduta.

Si & gia notato, inoltre, che i simboli del maschile e del femminile (notte e
giorno, sole e luna, forza e tenerezza) sono stati attribuiti in maniera distinta ai due
sessi in quanto coppie antitetiche, ma non sono stati sempre distribuiti alla stessa
maniera, poiché alcune qualitd compaiono ora in rapporto all’'uno ora all’altro
sesso. Anche i due capisaldi della differenza, la maternita e la guerra, sono talvolta
accomunati dalla medesima disposizione ad affrontare la morte, quindi come
esperienza umana sostanzialmente comune ai due sessi, in forme differenti. La
capacitd di affrontare la morte, come nella dialettica servo-signore di hegeliana
memoria, segna il trionfo della persona cosciente di se sull’immediatezza
dell’individuo.

Variazione infinita dei contenuti, costanza della differenza, eccezioni alla
regola, sono presenti ovunque. Tutto cid sembra indicare che la differenza tra i sessi
¢ stata sempre letta nei termini di due polaritd interagenti, e la cui reciprocitd da
senso e vita alle differenze: se i contenuti di queste polaritd variano nelle diverse
culture sino a contraddirsi, & segno che nel rapporto tra i sessi I'importanza della
reciprocitd prevale sulla questione della differenza, e questa & in funzione di quella.

1l femminismo corrode una cultura che veicola del falso neutro I’identita
maschile, assumono valori parziali e considerandoli superiori e universali. I1lavoro
culturale passa per I’ elaborazione di valori positivi caratterizzanti la femminilita in
senso simbolico, legati all’esperienza corporea, al vissuto, all’approccio
conoscitivo delle donne per costruire un’ermeneutica dell’umano a due voci.
Approfondire il senso positivo di questa diversita significa avere gli strumenti per
accettare — e non subire — il ritmo non sempre facile del proprio corpo e il modulo
etico cui rimanda la soggettivitd di genere.

5. La simbologia del femminile in G.P. II

Le caratteristiche messe in evidenza da Giovanni Paolo II nella Mulieris
Dignitatem non rappresentano solo un aspetto del suo Magistero, ma, pit in
generale, una analisi simbolica del femminile entro Pottica del cristianesimo, in
continuitd/discontinuita con le culture che nei secoli I’hanno variamente espressa.
Le caratteristiche della femminilita che vengono delineate corrispondono a quelle
che la tradizione di molti popoli ci ha tramandato: sponsalitd, maternitd, verginita,
lette in chiave personalista dialogica e analogica. A meno che non le si riducano
all’aspetto puramente fisiologico, esse sono caratteristiche che qualificano la
persona nella sua realtd pitt profonda e relazionale col cosmo, con I’Altro-Dio e



56 GIULIA P. DI NICOLA

con gli altri. Tali caratteristiche esprimono percid ¢id che & proprio della persona
ad imagine di Dio, quale essa dovrebbe essere — uomini e donne — per
rispecchiare 1’analogia con le Persone della Trinitd. Nella categoria della
femminilit viene tratteggiata quindi I’esemplarita simbolica dell’umanita tutta, Ma
esaminiamo pii da vicino le tre principali caratteristiche:

-Sponsalitd. Questo tratto sta ad indicare in maniera precipua cid che
caratterizza la femminilitd nel suo “essere per”, nel suo essere in relazione con
qualcuno, dunque in quanto persona (la persona chiama la persona). Il termine
“persona” infatti — precisa-il papa — significa che I’essere umano si realizza
mediante il dono di se, facendo riferimento a quanto & stato sviluppato dalla
tradizione del pensiero dopo I'avvento del cristianesimo e in particolare dalla
corrente filosofica del personalismo. Egli scrive che persona significa: «tendere
alla realizzazione di sé, che non pud compiersi se non mediante un dono sincero
di sé... Dire che 'uomo & creato ad immagine e somiglianza di Dio vuol dire anche
che 'uomo & chiamato ad esistere ““per” gli altri, a diventare un dono» (M.D. 7).
Donare la propria persona & amare, dunque pensare ’ethos umano come
relazionale, ben diversamente dal vecchio cogito razionalista e individualista
cartesiano. E conseguente che: «Tutti gli esseri umani — sia donne che uomini —
sono chiamati ad essere la “Sposa’ di Cristo, redentore del mondo. Nella Chiesa
ogni essere umano — maschio e femmina — & la Sposa, in quanto accoglie in dono
Pamore di Cristo redentore, come pure in quanto cerca di rispondervi col dono della
propria personay» (M.D. 25).

-Verginita. Anche la verginita & intesa come dono totale della persona a Dio
e ai fratelli, in risposta al dono d’amore di Dio, dunque entro un quadro
interpretativo dell’essere personale, comune a uomini e donne, che si qualifica
come dialogia di donazione che la verginita evidenzia in modo particolare nella sua
purezza: «il Vangelo propone I’ideale della consacrazione della persona, che
significa 1a sua dedizione esclusiva a Dio in virti dei consigli evangelici... Sin dagli
inizi del cristianesimo su questa via s’ incamminano uomini ¢ donne, dal momento
che I’ideale evangelico viene rivolto all’essere umano senza alcuna differenza di
sesso» (M.D. 20). Per rappresentare sul piano simbolico la verginita, come abbiamo
visto, si vuole ricorrere all’immagine della fanciulla, simbolo, di natura intatta e
pura, trasparente e pronta all’offerta di se, come agnello sacrificale. Non per questo
tuttavia si pud concludere dunque che la verginit & una dimensione esclusiva della
femminilitd o comunque che gli uomini siano meno adeguati a viverla, benché
meno adatti a rappresentarla.

-Materniti. Anche la maternita viene tratteggiata in un’ottica personalista,
come dono di sé per la crescita di un altro essere umano. In quanto tale, &
caratteristica universale della persona, uomo e donna, anche se, sul piano della



MASCHILE E FEMMINILE 57

procreazione, i compiti sono differenti. La lettera mette in guardia dalla riduzione
bio-fisiologica, giacché: «Una simile immagine “ridotta” andrebbe di pari passo
con la concezione materialistica dell’'uomo e del mondo. In tal caso, andrebbe
purtroppo smarrito cio che & veramente essenziale: la maternitd come fatto e
fenomeno umano si spega pienamente in base alla veritd sulla persona. La materniti
& legata con la struttura personale dell’essere donna e con la dimensione personale
del dono» (M.D. 18). Siamo dunque ben lontani dal pensare ad una mistica della
maternitd, tanto combattuta, specie dal primo femminismo.

Nello stesso tempo, appare chiaro il riconoscimento di una differenza-risorsa:
«L’umano generare ¢ comune all’uomo e alla donna... Eppure, anche se tutti e due
insieme sono genitori del loro bambino, la maternitd della donna costituisce una
“parte” speciale di questo comune essere genitori, nonché la parte pid
impegnativa». Dal momento che la donna paga di persona la genitorialita, il Papa
sottolinea: «Bisogna che 'uomo sia pienamente consapevole di contrarre... uno
speciale debito verso la donna. Nessun programma di *‘parita di diritti>’ delle donne
e degli uomini & valido, se non si tiene presente questo in un modo del tutto
essenziale... L’uomo — sia pure con tutta la sua partecipazione all’essere genitore
— si trova sempre “all’esterno” del processo della gravidanza e della nascita del
bambino, e deve per tanti aspetti imparare dalla madre la sua propria
“paternitd”»w(M.D. 18).

Vi & dunque sottolineata: la maternitd bidlogica e psichica della donna, la
maternitd come dimensione donativa universale, la consapevolezza di una
particolare pregnanza della donna ad esprimere questa universalitd del dover essere
“‘materni”, incarnandolo nel suo procreare e divenendo quasi modello del modo di
essere della persona. Oltre la sfera della maternitd bio-fisiologica, che &
appannaggio della donna, con i suoi oneri ed onori, il significato spirituale della
maternitd ci solleva ai significati interattivi della generazione e rigenerazione di sé
e degli altri (affettiva, culturale, spirituale), indicando un ideale di perfezione che
convoca tutti all’imitazione di Dio, Padre e Madre. In effetti, sul piano spirituale,
con riferimento alle fatiche della generazione delle anime, la maternitd risulta la
dimensione tipica della Chiesa, comune a uomini ¢ donne che cooperano alla
paternitd-maternita di Dio.

Le tre caratteristiche che abbiamo ripercorso evidenziano aspetti universali e
paradigmatici dell’essere persona in quanto tale, piti fortemente visibili nella donna,
quasi fosse impresso in lei un segno pit forte del dover essere dell’umanita tutta,
in particolare attraverso il significato personalistico della maternitd, nella quale le
altre due caratteristiche (verginitd e sponsalitd) si trovano comprese. La
relazionalitd della persona, uno e due, maschio e femmina, & analogicamente
immagine del Dio Uno e Trino.



58 GIULIA P. DI NICOLA

Tale interpretazione della femminilitd mette in crisi la concezione
individualistica e razionalistica moderna del soggetto inteso in senso prometeico,
indipendente e sovrano. La ricerca culturale delle donne vi trova sintonie preziose
e la concezione cristiana della persona viene a radicarsi nell’ethos profondo
dell’essere umano. Secondo la Mulieris: «La Bibbia ci convince che non si pud
avere una ermeneutica dell’uomo, ossia di cid che & umano, senza un adeguato
ricorso a ¢id che & femminile» (M.D. 22). Ancor pil decisamente vi si dice: «Da
questo punto di vista [I’elevazione spirituale come finalitd dell’esistenza di ogni
uomo], la “donna” & la rappresentante e I’archetipo di tutto il genere umano:
rappresenta 1’umanita che appartiene a tutti gli esseri umani, sia uomini che donne»
(M.D. 4).

Dalla donna come natura, cesto, terra che riceve e nutre, si passa cosi alla
femminilitd come simbolo di umanita realizzata, a cui uomini e donne devono
rifarsi per poter realizzare in maniera ottimale il loro essere. Resta aperto dunque
il problema di una maschilita definita in controluce, quasi ancella della femminilita,
con compiti di custodia, servizio e apprendimento, nonostante e oltre il ruolo di
superiorita realizzato nella contingenza storica

6. Analogia e nostalgia della dea

Donne e religione sono intimamente legate, grazie ad un misterioso rapporto
col sacro che gia nell’antichitd le faceva sacerdotesse e profetesse e che non ha
smesso lungo i secoli di confermare una religiositd fortemente sentita, soprattutto
nelle dimensioni dell’intimitd e della spontaneitd della fede. Ma la religione in
quanto sistema, come tutta la cultura accreditata, viene trasmessa nei processi di
inculturazione informale e formale, soprattutto per il tramite del controllo maschile,
benché essa, a livello informale, trovi il suo primo canale nella trasmissione
materna. Troviamo anche in questo caso conferma di una separazione tra religiosita
del mondo vitale, familiare e privato, e religiosita come sistema d’interpretazione
e gestione del sacro. In questo senso, il problema del rapporto donne religione non
differisce dalla piti ampia questione della difficoltd di armonizzare i due mondi
simbolici femminile/maschile e in particolare di rielaborare il patrimonio di fede
ereditato, alla luce di una mediazione culturale accettabile oggi.

Volente o nolente, credente o atea, soprattutto la donna occidentale &
inevitabilmente condotta a fare i conti con tale patrimonio di elaborazione del
cristianesimo, con la sua ricchezza di simboli interpretativi della fede che al
femminismo appaiono, talvolta, come la conferma ‘““divina’ del dominio maschile.
La letteratura femminista, di conseguenza, si interessa sempre pit1 di questo difficile
campo, tra ricerca di Dio e rifiuto delle sue configurazioni, comunque convinta che
non & possibile progredire nella questione femminile, se non andando alle radici



MASCHILE E FEMMINILE 59

simbolico-religiose del riconoscimento delle donne.

In questa luce, il problema dell’identitd femminile trova il suo nodo principale
nell’analogia, per la quale non & tanto il procedimento della ragione a dettare legge,
quanto quello della relazionalitd. Il principio dell’analogia, se & carico di rischi di
antropomorfismo, & perd anche garanzia di superamento della scissione tra Dio
(assoluto) e uomo (relativo), nel pieno riconoscimento della distanza, ma anche di
un’uguaglianza mediata.” Di qui I'importanza di pensare la trascendenza in modo
tale che la donna possa riconoscersi pienamente in Dio, non come immagine
dell’immagine di Dio, bisognosa di avere come referente e mediatore 1>uomo per
pensarsi adeguatamente (giacché & I'uomo che sta ‘a Dio come il figlio al Padre),
ma come immagine diretta, pensabile in una relazione altrettanto vera come figlia
a madre. La storia delle religioni ha comunque trasmesso numerosi esempi della
dimensione materna di Dio, sia nelle cosiddette religioni “matriarcali”, sia
all’interno delle religioni a prevalenza androcentrica (in particolare nell’Antico
Testamento).” Si ricercano tuttavia simboli di questo essere della donna immagine
di Dio in maniera originale e originaria, in quanto persona e non mediante il suo
essere in funzione dell’uomo o comunque subordinatamente a lui. In questo caso,
infatti, sarebbe indispensabile la mediazione maschile per poter accedere a Dio.
Percid la questione dell’analogia é quella della reciprocitd proiettata dal livello
antropologico al livello teologico.

Non pochi studi femministi, che denunciario 1’androcentrismo dell’immagine
di Dio, mettono in rilievo il trapasso storico del potere dalle dee agli dei, in
concomitanza con I’avvento del patriarcato. Si cerca la Madre come archetipo di
una divinitd non subalterna, perché sia possibile identificarsi senza frustrazioni in
un «Dio delle donney.™

68. Sul significato e sull’uso dell’analogia cf P. CODA, “Creazione, Croce, Trinitd: una premessa
sull’analogia,” Nuova Umanita, 24-25 (1982) 25-68; ID., Evento pasquale. Trinita e storia,
(Roma 1984) 83-151 (sull’analogia caritatis come via al mistero); W. KASPER,
“Spirito-Cristo-Chiesa,” in AA.VV., L'esperienza dello Spirito («Giomale di Teologian;
Brescia 1974); M. FLICK-Z. ALSZEGHY, Fondamenti di un ‘antropologia teologica, (Firenze
1973); AA.VV., Analogie et dialectique. Essais de Théologie fondamentale, (Genéve 1982).

69. Da una parte la letteratura femminista sottolinea la veemenza contro pagani, stranieri ¢ donne
soprattutto nell’Antico Testamento, dall’altra essa recupera il filone delle testimonianze che
attestanouna tradizione di religiosita fortemente intrisa di simbologic mateme ¢ femminili. Queste
simbologic sono espressione di un modo di pensarc Dio, nella cui natura, al di 12 della sua
figurazione maschile, viene proiettata la dimensione d’essere della femminilita e della maschilita.
La femminilita esprime I’atteggiamento paradigmatico del credente, nel quale viene in evidenza
P’esemplaritd della relazione della persona umana con Dio mediante la triplice connotazione:
verginitd, sponsaliti, matemita.

70. Perun quadro sintetico € completo dei problemi relativi of. il numero unico di Concilium, 6 (1989)
su: Maternitd: esperienza, istitizione, teologia.



60 GIULIA P. DI NICOLA

In Medio Oriente, nell’eta del bronzo, si sarebbe operata la sostituzione del
Dio Padre omnipotente con le dee. Non ci sarebbe stato pit equilibrio di potere in
una coppia, maun Dio maschile che si imponeva sul femminile.”' Braham4, Yawhé,
Zeus o Juppiter avrebbero rappresentato la supremazia del Dio-Padre sulla madre.
Di qui la ricerca etnologica, lo studio dell’archeologia e dei resti degli insediamenti
umani, I’analisi delle civiltd pili antiche, orientali e dell’area mediterranea, per
recuperare le tracce esigue di un passato che ha espresso la forza del divino al
femminile, come principio unico o superiore di religiositd. Vi sarebbe stato un
primo stadio solo femminile (La Madre), un secondo in cui la madre ¢ affiancata
da un eroe nella persona del figlio, dell’amante, quindi la fase di subordinazione al
potere maschile. Tali religioni sarebbero state caratterizzate dall’idea della rinascita
come potere femminile (I’eroe muore, ma la dea gli ridona la vita) e della saggezza,
come sintonia con I’ordinamento del cosmo.

Un’esemplificazione simbolico-mitologica del problema della disuguaglianza
uomo-donna sarebbe il conflitto che oppone Demetra, 1a Terra-Madre, al suo sposo
Ade, dio degli Inferi, a causa della figlia comune Persefone.” Secondo
Pinterpretazione di P. Chesler, Demetra & la Donna-Madre che fa del tutto per
trattenere sua figlia nella liberta della casa, piuttosto che, col matrimonio, cederla
al potere dell’'uomo.” La tradizione racconta che il giorno stesso in cui Persefone
diventa donna, il padre Ade la rapisce. Demetra soffre e rifiuta ogni cibo e ogni
conforto, in segno di ribellione al Dio-uomo che vuole scardinare il suo potere
materno. La ribellione fa perno sul potere della feconditd, con divieto alla terra di
produrre frutti, e finisce con I’ ottenere la restituzione della figlia sei mesi ogni anno,
grazie alla mediazione di Zeus, come una sorta di compromesso tra dea e dio, in
lotta tra loro. Tale conflitto viene considerato parallelo a quello tra uomo e donna
per la gestione della terra, in un’epoca che pud definirsi di semi-patriarcato. In
seguito perd il culto della dea madre sard progressivamente rimpiazzato, in
concomitanza col predominio sociale maschile, col passaggio dalle prime civiltd

71.  Per quel che riguarda gli ebrei, questo tipo di studi si rivolge alla figura di Eva, come derivata
dall’'uomo (immagine dell’immagine di Dio) ¢ alla figura dimenticata di Lilith, condannata
all’inferno per aver riftutato di obbedire ad Adamo. Per quanto riguarda Lilith, cf J. MARKALE,
La Femme Celte, (Paris 1972) 218 ¢ per il paragone tra Lilith ¢ Pandora, cf. J. BRIL, Lilith ou
la mére obscure, (Paris 1981) 174ss.

72. Sull’interpretazione di questo mito cf G. DEVEREUX, Femme et Mythe, (Paris 1982); ID.
Baubo, la vulve mythigue, (Paris 1983). '

73. CfP.CHESLER, Les Femmes et la Folie, (Paris 1975). Questo mito simbolizzerebbe il rigetto
della comuniti del nascente potere maschile e sancirebbe la ribellione di Demetra che grida: «Se
questo deve essere il destino naturale delle ragazze, che perisca tutta 'umanitd. Non ci sia pitt
raccolto, né uva, né grano se questa ragazza non mi viene restituitan. [F. D’EAUBONNE, Les
Jemmes avant le patriarcat, (Paris 1976) 107].



MASCHILE E FEMMINILE 61

neolitiche all’eta del bronzo.” Le tombe testimonierebbero il prevalere della guerra,
in cui I'uomo-guerriero & protagonista e capo, la forza fisica & esaltata, il pugnale
e la spada sostituiscono l’arco del cacciatore, gli eroi subentrano alle madri, ormai
in stato di subordinazione.”” Non di rado I’ Antico Testamento viene considerato un
documento della lotta dell’unico Dio maschile contro le divinitd femminili, per
esempio in H. Gottner-Abendroth, che ipotizza la derivazione di Jahvé da una
grande dea dell’oriente. Le stirpi semitiche patriarcali avrebbero invaso la Palestina
eusurpato il nome e la figura di colomba trasferiti dalla dea sumerica Jahu, diincerta
esistenza, al biblico Jahvé.™

L’eco di questi contrasti riappare nelle tragedie greche, come per esempio
nell’ Antigone. Nelle Eumenidi, Oreste uccide la madre Clitennestra, per vendicare
il padre Agamennone. Apollo, che difende Oreste, afferma la preminenza del padre
sulla madre e quindi la giustezza della morte di Clitennestra. Le Eumenidi, invece,
vogliono difendere Clitennestra, in nome del primato materno. Oreste & colpevole,
perché ha violato la legge del sangue che invece Clitennestra non ha violato
uccidendo Agamennone. Atena fara trionfare la legge del padre, ma si stabilird in
compenso tra le Eumenidi.

Nella nostalgia del «ritorno della deax e nelle liturgie relative, si esprime la
ricerca di un passato alternativo o/e di un futuro utopico.”” Tale nostalgia: &
comprensibile alla luce della centralitd del discorso analogico nei confronti della
trascendenza, ma non manca di suscitare rifiuti e perplessitd specie da parte delle
teologie piti accreditate. Per esempio, & dubbio che le ricostruzioni del passato siano
attendibili, perché non vi sono appigli sufficienti a confermare le ipotesi avanzate,
che pertanto non sono verificabili. Le interpretazioni delle tracce del passato restano

74. Nellastoria dell’Egitto la dea Isis scomparird nella persona di Osiris che regnerd da solo. Secondo
Markale, il sole presso i Celti rappresentava un potere generatore femminile, sino a che diverrd
maschile e la luna, astro freddo e lucente di luce non propria, rappresentera il femminile (Cf. J.
MARKALE, Femme Celte, 93ss). Per quanto riguarda Isthtar, deababiloncesc o assira, ella diverra
Ashtar, déita maschile. Agira, che ha scoperto il fuoco secondo Rig-Véda, diviene il Dio maschile
Agni in India, progenitore della stirpe ariana. Per quanto riguarda il mondo arabo, Maometto
sostituisce il Pantheon arabo, in cui coesistevano déi e dee. Tra esse Ia terra Madre Al-Uzza
regolava la fecondita ed era rispettata in Arabia ¢ Mesopotania [Per questi aspetti cf FATNA AIT
SABBAH, La Femme dans l'inconscient musulman, (Paris 1982)]. Cié pare abbia rappresentato
un problema spinoso per Maometto, che dovette pian piano sostituire le figure femminili con Allah
¢ Maometto, svuotandole di potere, riducendole a Figlie di Allah e eliminandole poi via via del
tutto, insieme ai loro santuari.

75. CfJ. GUILAINE, La France d’avant la France, du néolitique a I'dge du fer, (Paris 1983).

76. CfH. GOTINER-ABENDROTH, Die Géttin und ihr Eros. Die matriarchalen Religionen in
Mythos, Mirchen und Dichtung, (Miinchen 1980,1984) 82ss.

71. CfM.T. WACKER, Der Gott der Minner und die Frauen, (Patmos; Diisseldorf 1987).



62 GIULIA P. DINICOLA

problematiche, perché lette nell’ottica dei problemi che la cultura contemporanea
suscita. Ne risulta una integrazione teorica e storica tra passato e presente che sfuma
i contorni della realtd e mette in luce pith le esigenze di una simbologia adeguata
che il dato storico. Il ritorno al passato & pilt spesso uno slancio verso Pavvenire,
una anticipazione di un nuovo modo di concepire I’identitd femminile, liberi dai
nomi di Adamo e nell’orizzonte del criterio dell’autodeterminazione (per la Wacker
«regresso» e anticipazione, in quanto recupero creativo del senso pre-patriarcale
della femminilitd). Vi sono connessi gli eccessi delle contrapposizioni tra il rifiuto
della civiltd maschile, semplificata nelle categorie di conflittualitd, tecnocrazia,
razionalitd (tutti valori proiettati in un Dio andromorfo) e il sogno di una civiltd
femminile riconciliata e pacifica. 8i accentua la contrapposizione tra un’irenica
cultura della vita, caratterizzante I’epoca della dea, ed una violenta cultura della
morte, caratterizzante quella del «Dio degli eserciti». La differenza & cosi pensata
in funzione della superioritd umana e spirituale del genere femminile, oppresso
storicamente, forse proprio perché vincente dal punto di vista della qualita.

E evidente la reazione pendolare: le donne cercanouna simbologia che esprima
la dignita e il potere femminile nella Dea; che dia significato positivo al corpo di
donna nella differenza dei suoi cicli, del suo modo di esprimere la sponsalitd e la
maternitd; che fondi un rapporto con la natura non come oggetto di dominio ma di
complicitd rispettosa {critica della societd tecnologica e di una scienza non
ecologica). Il ritorno alla dea costituirebbe un recupero del valore della natura, del
contatto con la terra e i ritmi delle stagioni, conirelativi cerimoniali; valorizzerebbe
Penergia consociativa piuttosto che quella affermativa; sarebbe comunitaria
piuttosto che gerarchica; consentirebbe il riconoscimento delle donne nella loro
sororitd; valorizzerebbe la saggezza come sintonia con I’ordinamento del cosmo.

Se da un lato in questa ricerca di simbologie alternative si esprime tutta la
nostalgia del dio/dea della tenerezza, non pud sfuggire il limite di ricerche se si
riducono a concepire abiti di donna (la dea) per un insieme di valori sostanzialmente
intatti, forse poco evidenziati, ma gia presenti nella tradizione del dio maschile.
Peggio sarebbe se, pur di dare figura femminile alla divinita, si accettassero valori
di violenza e di sopraffazione (impulsi aggressivi pare che abbiano caratterizzato
non poche dee, dal carattere distruttivo e crudele), non lontani da quelli respinti in
quanto tipicamente ““maschili”. Sarebbe riduttivo limitare la religione alla funzione
liberatoria della condizione femminile. 1.’ intuizione femminista non dovrebbe dar
luogo ad un criterio di gestione del divino da parte delle donne che ripeta e
capovolga, al femminile, la rappresentazione univoca del binomio
divinitd-maschilit.

E tuttavia inevitabile la tendenza delle donne a costituirsi come soggetto
privilegiato per leggere il passato alla luce di quel residuo sommerso di dignitd



MASCHILE E FEMMINILE 63

matriarcale che non cessa di riemergere dalla memoria. Una sempre pitl accorta
capacitd scientifica, una sana sospensione del giudizio che consente di non
assumere dogmaticamente le diverse ipotesi storiche, una maggiore attenzione ai
contenuti che caratterizzano i valori della divinita, pit che alla sua raffigurazione
di genere, gioverebbero ad anteporre la questione dei contenuti a quella della
raffigurazione. Pit che i dati storici, del resto non accertabili, ’opera delle
femministe che lavorano in questa direzione va raccolta soprattuito perché esprime
il gusto di un “ritorno al futuro™, in cui la donna e I'uomo possano essere entrambi
sacerdoti dell’umanitd, mediatori validi tra il creato e il suo dio/dea, perché a pari
titolo Sua immagine.

La questione sbocca percid nella necessitd di far convivere uguaglianza e
differenza nella reciprocitd interpersonale, come questione centrale dell’analogia
tra relazionalitd uomo-donna e relazionalitd divina. E evidente che simili
interrogativi ci collocano all’interno dellaateologia trinitaria.

7. Archetipi e persone

Dal momento che le elaborazioni simboliche e mitiche delle diverse aree
culturali presentano notevoli consonanze, pur nella diversitd dei racconti, si &
pensato ad un apriori comune, a testimonianza che ’uomo non & tabula rasa, ma
¢ dotato sin dalla nascita di contenuti di valore universale, “archetipi”, considerati
esplicativi dei significati originari ed ultimi della maschiliti e della femminilita.”®

Per Jung, gli archetipi non sono invenzioni arbitrarie del singolo o del gruppo
sociale, ma elementi autonomi dell’inconscio, preesistenti ad ogni realta culturale,
immagini primordiali immutabili che esercitano influenza sulla coscienza
dell’individuo: «I1 bambino — egli scrive — viene al mondo con un cervello
differenziato, ereditariamente predeterminato e quindi anche individualizzato...

78. Volendo precisare il significato della parola archctlpo ci riferiamo al Trattato: Grundziige der
Literatur und Sprachwissenschafl, voll, (Miinchen *1976) 462: «Immagini e motivi arcaici, che
secondo Jung formano il contenuto dell’inconscio collettivo comune a tutti gh uomlm, essi
presentano dei simboli, che in tufti i tempi e presso tutti i popoli rendono vivo in maniera
imraaginosa cid che per "'umanitd é decisivo quanto a idee, rappresentazioni e istinti». Secondo
I’accezione di Jung, quindi, gli archetipi sono degli apriori della mente che guidano la percezione
delle relazioni e che si riempiono di contenuto grazie all’esperienza. Cosi & anche per le relazioni
uomo-donna: ’archetipo si riempie di contenuti in base all’esperienza ed ¢ all’origine di quanto
Ia fantasia creatrice clabora in immagini: dall’Urbild ai Bilder [cf C.G. JUNG, “Gli aspetti
psicologici dell’archetipo della madre,” 0pere vol9, tomo 1 (Torino 1980); *“Dic
psychologischen Aspekte des Muttcrarchctypus, mEranos, 6 (1938) 405-409; ““Sull’archetipo,
con particolare riguardo al concetto di anima,” Opere, vol.9, cit.]. L archetipo maschio-fomina
guiderebbe anche I’ermenentica della Scrittura e della Tradizione nell’ interpretare il significato
della corporeita ¢ della sessualiti umana.



64 GIULIA P. DINICOLA

Sono possibilita ereditate di rappresentazioni, non si tratta di ereditd individuali,
ma generali, come si pud dedurre dall’universale esistenza degli archetipi.»”
Nell’inconscio risultano cosl contenuti 1’archetipo del femminile e quello del
maschile. Per le donne tali archetipi si esprimerebbero nella maternita (il principale)
e nella verginitd e sponsalitd ad essa collegate.

La teoria degli archetipi consente di pensare ad una differenza originaria in cui
la femminilita si emancipa dalla dipendenza dall’unica libido freudiana e, in termini
junghiani, dall’animus maschile. La donna acquisirebbe la propria identitd
rivalutando la vita dei sentimenti che caratterizzano lo spirito materno (ancora una
volta dunque la relazionalitd) e sottovalutati dalla cultura patriarcale che privilegia
il principio maschile (esaltazione del logos sull’Eros).*® Si rivaluterebbe il
principio femminile rispetto ad un discorso sugli archetipi che non manca di
definirlo in controluce rispetto a quello maschile, che coinciderebbe con le
categorie di paternita, iniziativa, trascendenza, santitd incarnata, “sacerdozio del
temporale”: «Amare il proprio tempo, la propria civilts, la propria generazione, la
sua scienza, la sua tecnica, I’arte, i divertimenti e gli sport, il proprio mondo in una
parola, tale ci sembra il segreto della mascolinita».*!

Si sottolinea che ’origine dell’archetipo & psichica e non culturale, ma ancora
una volta ’identitd maschile né risulta avvantaggiata. Cid induce a dubitare
dell’interpretazione pregiudiziale della psiche, specie se si tiene conto del ruolo
dell’inconscio nei fenomeni di proiezione. L’esistenza di un vasto patrimonio
comune, riguardo ai principi maschile e femminile, pud divenire pretesto per la
definizione di archetipi considerati a priori solo in quanto relativamente costanti
nella storia. Perché essi non siano dogmaticamente assunti, occorre la cautela di
" una cultura ormai passata attraverso gli autori del sospetto (dove finisce I’archetipo
originario e dove comincia I’inculturazione?).

Lavalidita degli archetipi ¢ legata al problema generale della oggettivita della
conoscenza e dunque alla circolaritd di rimandi tra oggettivitd e soggettivita,

79. C. G. JUNG, “Sull’archetipo, con particolare riguardo al concetto di anima,” in Opere, vol.9,
62-72. Il significato di anima andrebbe ricercato nell’archetipo corrispondente, cui resta vincolato
P'immaginario che lo proietta inconsciamente su un oggetto.

80. Suquesti presupposti si basa M.E. HARDING, I misteri della donna, Milano 1973), per la quale
le differenze tra uomo ¢ donna sono ben pitt marcate del solo aspetto biologico. Esse attengono
ad un originario e diverso principio femminile: «Se una donna non ¢ in contatto con il principio
femminile, che detta le leggi della relazione, non potrd padroneggiare quello che dopo tutto & il
regno femminile, cioé i rapporti umani» (p. 27).

81. L.H. GIHOUL, La donna vocazione dell'uomo. Saggio di una teologia della femminilita,
(Milano 1968) 261.7



MASCHILE E FEMMINILE 65

difficile da districare. Ci si chiede se e quanto la formazione dei simboli radicali o
archetipi sia minata dalle proiezioni dell’io individuale e collettivo (tendenze
istintive, ambiente geografico, bisogni sociali, cultura). La risposta non & senza
conseguenze: se I’archetipo del femminile & oggettivamente vincolante al modello
della madre, tutte le donne dovrebbero ritrovarsi sempre e comunque in
quell’archetipo, senza che il concetto di persona subentri a spezzare il determinismo
del circolo, il quale pud divenire una catena (gli archetipi infatti sono leggi formali).
La persona recalcitra quando viene subordinata alla statica universalitd degli
archetipi, decisivi dei modi di stare al mondo di ogni uomo e di ogni donna, inun
passaggio automatico e non mediato tra archetipo e io. Non sarebbe fugato il dubbio
di una ricaduta nel riduttivismo freudiano, con la subordinazione della persona alle
sue radici inconscie, sia pur di piti nobile origine rispetto alla libido.*

Se il ricorso agli archetipi ha valore in sede simbolico-conoscitiva dei
principali riferimenti per la femminilitd e 1a maschilita, tuttavia I'uomo e la donna
di oggi avvertono il rischio di restare soffocati dalla rigidita della loro definizione
e applicazione rigida. Adeguare gli uomini e le donne a dei simboli considerati
apriori significa fare dell’archetipo una categoria etico-antropologica dominante
sulla persona della donna e dell’uomo, che risulterebbero vincolati a cid che siamo
sempre in dovere di dubitare che possa risultare, a successive analisi, solo una
proiezione del sedimento dell’inconscio. La femminilitd in particolare tornerebbe
ad oscillare tra le tante ipovalutazioni e ipervalutazioni compensatrici (la donna
come la “‘vocazione” dell'uomo®™). Le ipovalutazioni sarebbero solo 1’altra
faccia dell’avvenuta riduzione definitoria: grandezza e subordinazione, regalita
e servit sono coppie di contrari che si richiamano e, nella loro perentorieta,
occultano le variegate sfumature del reale. Le donne sarebbero detentrici di una
grandezza interiore materna librantesi al di sopra del concreto vivere
(donna=regina) come modello nel quale tutte dovrebbero riconoscersi
univocamente, anche se ad esso viene legata una corrispondente inferiorita
naturale, giuridica, di fatto (donna=serva).

82. Giustamente commenta G. ANGELINI: «La teoria di Jung conferma sotto tale profilo...
P’immagine antropologica fondamentale gia espressa da Freud: I’immagine cioé di una pulsione
inconscia che cerca nella coscienza... la via alla propria soddisfazione. La sofisticazione junghiana
¢ quella che consiste nel cercare nelle costanti della tradizione mitico-religiosa deli’umanita le
espressioni capaci di offrire un nome all’inconscio, che sotto tale profilo acquista la figura di
inconscio collettivo... A quel fondo archeologico di immagini occorre semplicemente affidarsi,
nella speranza di trovare cosf la via per la realizzazione dell’istinto indicibile», *“Teoria ed empiria:
la coppia uomo-donna di fronte alle nuove scienze umane,” in AA.VV., La donna nella Chiesa
oggi, 36.

83. Cf. L. H. GIHOUL, La donna vocazione dell uomo, 166; A. GENTILIL, Se non diventerete
come donne, (Ancora; Milano 1987).



66 GIULIA P. DI NICOLA

Quando sopraggiunge la consapevolezza della dubitabilita degli archetipi, una
maggiore flessibilitd ermeneutica consente di liberarsi da eventuali vincoli che
appaiono arbitrari, per questo continuo sbalzo dal piano ideale a quello reale. La
conflittualitd nasce dal contrasto tra il fascino degli archetipi e la difficile
ermeneutica che ogni persona deve compiere — senza poter delegare — del
patrimonio biologico, psichico e storico-culturale, inverandone le istanze nel
concreto dei rapporti sociali. Se il conflitto giunge al punto in cui si constata che
Parchetipo tradisce o addirittura opprime la realtd personale fino a limiti
insopportabili, si ha la destrutturazione del simbolo per la formazione di nuovi
elaborati. Infatti 1’archetipo dovrebbe corrispondere, come & stato secritto,
all’“‘epifania di una realta presente”’, se non lo &, rimane una sopravvivenza desueta
del passato, relativa all’ambiente storico che 1’ha formulata. Infatti, una
sopravvivenza viene conservata solo a patto che una rinnovata ermeneutica rigeneri
cid che Iarchetipo tramanda.

Sicomprende bene quanto sia insieme affascinante e pericoloso il metodo degli
archetipi, se giunge a conclusioni che ripropongono ’ambiguita
dell’identificazione delle donne col femminile: «Pura ricettivitd e pura oblativita si
richiamano e si esigono a vicenda e costituiscono il fondamento del femminile
mariano.»™ Viene cosl definito un modo d’essere maschile tutto proiettato al di
fuori, alla ricerca di conferme di sé attraverso il rendimento (responsabilitd, dovere,
volontd, decisione) e un modo d’essere femminile tutto incentrato sulla ricettivitd
intesa come: «uno stare sempre vicino all’essere» (accoglienza e sollecitudine
materna).*® Percorrendo questa strada, si tornerebbe al punto di partenza e il
movimento femminista avrebbe agitato inutilmente le acque, giacché tutta la
questione approderebbe ad una riscoperta della donna= madre= amore=
sofferenza= altruismo= servizio= subordinazione. Tornerebbe, di conseguenza, il
rischio di parlare de La Donna, dimenticando le donne nella loro concreta esistenza,
di rifare teorie astratte, spiegando il particolare in funzione del generale o anche
spiegando il reale in funzione del simbolo che lo imprigiona. Al di 13 dell’analisi dei
contenuti, il rischio & nell’utilizzo del procedimento deduttivo: partire da principi
immutabili, da miti, da archetipi, dalla accoglienza di un dato, sia esso elaborato che
rivelato, per giungere immediatamente alla realtd; oppure, viceversa, incanalare larealtd
nei principi, ossia raccogliere la documentazione del sociale per leggerlo attraverso la
lente di quei principi dati per poi restituirne una pi aggiornata veste.”®

84. A.GENTILI, Se non diventerete come donne, 164.

85. Cf. in proposito la caratterizzazione di animus e anima in H. WOLFF, Gesut, la maschilita
esemplare. La figura &i Gesti secondo la psicologia del profondo, (Brescia 1979) 170ss.

86. Scrive G. Blaquiére a proposito del rapporto simboli-persone: «Non & della “donna” che si tratta



S

MASCHILE E FEMMINILE 67

Oggi, quando non tutte le donne si riconoscono in un modello accorpante di
femminilitd (le donne pitl che “la Donna™), quando I’archetipo materno appare
troppo legato ad un ruolo subalterno, ad una funzione, alla dipendenza dal corpo,
la reazione pits immediata & il rifiuto del simbolico femminile in quanto tale. Cid
provoca non poche difficolta sia nella fase destruens, liberatoria del gia detto (se
I"uomo ¢ attaccato ai suoi averi e affetti, 1o & ancor piti ai simboli che sono diventati
patrimonio della sua stessa forma mentis), sia in quella construens, edificatoria di
nuovi ed ignoti modi di elaborare il presente. Strutturazione e destrutturazione dei
simboli sono attivitd tipicamente umane, che richiedono periodi lunghi, una sempre
pit flessibile disposizione mentale, capacitd di adattamento e creativita.

Concludendo, ’archetipo femminile principe, quello della maternitd, pud e
deve essere accolto, a patto di poter essere anche ripensato alla luce del mutamento
della realtd presente ed in particolare dei nuovi bisogni qualitativi della dignita della
persona, la cui centralitd non pud in alcun modo essere assoggettata a simboli e
archetipi.

8. Sessualita e identita

L’arco e il cesto esprimono polarita simboliche di cid che nella realt3, ¢ molto
piti variegato.

1 diversi mondi di appartenenza con i quali ciascuno & costretto a
confrontarsi nella complessitd sociale richiedono una adattabilitd che sappia
giocare su pil fronti. Viceversa, il discorso sulla specificitd uomo donna ha
rivelato ambigui interessi alla conservazione del sistema sociale, in funzione
della complementarietd, della riproduzione, dell’ordine sociale, della
semplificazione della complessita. In altri termini, stabilire differenze risulta
funzionale al sistema (tutta I’organizzazione della polis muta se le donne non
si assumono pit I’onere familiare), ma difficilmente lo & alla persona.
Analizzare la logica delle differenze percid & anche chiedersi: cui prodest? In
famiglia la divisione dei compiti sancisce la scissione pubblico-privato,
capo-non capo; in economia la divisione del lavoro moltiplica I’efficienza, ma
ha effetti alienanti; in politica rafforza la compattezza del potere (divide et
impera); tutte differenze che, in rapporto alla persona, non determinano
automaticamente, ma certamente concorrono a provocare le diverse forme di
alienazione donna-uomo, lavoratore-datore di lavoro, uomo-cittadino.

nel Vangelo, ma di donne concrete, viventi in tutto lo spessore della loro esistenza, perché Gestt
non ¢& un teorico né un fariseo- ¢ neanche un teologo- che spiega il particolare in funzione del
generale ¢ il reale in funzione del simbolo (anche a costo di imprigionarlo)» G. BLAQUIERE,
*“La mission de la femme dans I'Eglise,” Nouvelle Revue Théologique, 3 (1987) 345-361.



68 GIULIA P. DINICOLA

Ne & prova la teoria di T. Parsons, che ha la necessita strutturale di conservare
i rapporti uomo-donna nei termini tradizionali della divisione dei compiti, perché
deve salvare, grazie all’acquiescienza della donna, un’oasi di rifugio e di
riproduzione sociale che eviti all’interno della famiglia quel rapporto
concorrenziale che domina nei rapporti professionali. La professione extrafamiliare
della donna, che pone uomo e donna su pari livelli, verrebbe ad alterare questo
mdlspensablle equlhbno sociale.”’ Nelle teorie dell’equlhbno struttural-funzionale
viene riproposta in vario modo la differenza tra i ruoli espressivi-interni della donna
e quelli strumentali-esterni dell’uomo, in vista della stabilita del sistema, di cuinon
si contempla la possibilita di reale mutamento.* I valori di una famiglia che fa perno
sul ruolo di cura della donna sono aprioristicamente considerati inamovibili nella
loro struttura gerarchlca, in cui il femminile ¢ subordinato al maschile, che non
viene messo in causa® Perché il sistema sociale regga e I’ordine non venga scosso,
¢ necessario che in famiglia i ruoli restino affettivi, diffusi, particolaristici e
attributivi, contrariamente a quelli che si sviluppano nell’azienda, pit tipicamente
maschili, universalistici, specifici neutrali, realizzativi. In questo modo, i problemi
della famiglia come «nodo di vipere», come ostacolo alle vocazioni pen;onah,
luogo del conformismo e dello sfruttamento della donna, non vengono al pettine in
quanto problemi sociali e culturali, ma solo come patologia dei rapporti
interpersonali.”

Cio che sembra positivo oggi ¢ la conquistata liberta di poter scegliere 1’ambito
di applicazione dei propri talenti, potendo svolgere gli stessi ruoli, ma in modo
diverso, con sensibilita e stile personali, giacché «non ¢’é limite infrangibile entro
il maschile e il femminile», se non per rapporto al materiale genetico ereditario.”

87. Cf. T.PARSONS, !/ sistema sociale, Milano 1965) 122ss.; ID., La teoria dell'azione sociale,
(Bologna 1962); cf. ancora T. PARSON et alii, Family: Socialization and Interaction Process,
(Glencoe/New York 1955); tr. it. Famiglia e socializzazione, (Milano 1974).

88. Per le critiche al modello di Parsons. cf. A. ARDIGO’, “Sociologia della famiglia,” in AA.VV.,
Questioni di sociologia, vol.1, (Brescia 1966) 663-667.

89. Diversamente accade se, sempre restando all’intemo del funzionalismo strutturale, si interpreta la
particolare struttura della famiglia come una conseguenza della disposizione strutturale delle
diverse funzioni (fondamentali e derivate) e si mette in evidenza anche I’influsso esercitato dalla
famiglia per una differente struttura societaria (cf. per esempio R.F. WINCH, *“Formulazioni
teoriche nelle ricerche sulla famiglia,” in Sociologia della famiglia [a cura di S. Burgalassi],
(Roma 1974) 45-58.

90. Cf F.MAURIAC, Le noeud de vipéres, (Paris 1932).

91. Cf. E. BAULIEU-F. HAOUR, “Les différences physiologiques et pathologiques entre ’homme
et la femme,” in E. SULLEROT, Le fait Femminin, (Fayard; Paris 1968) 133-161, p.146. Vi si
possono trovare tabelle sulle differenze a livello biologico, sull’incidenza delle malattic, la
mortalitd, i record sportivi.



MASCHILE E FEMMINILE 69

In altri termini, ciascuno, nella conquistata apertura delle frontiere di genere, pud
modellare le doti di natura, il carattere, le scelte ideali e personali, creando
liberamente i tratti unici della sua personalit, di cui il sesso & una delle variabili.

Il fattore anatomico ¢ ritenuto infatti secondario nell’ orientamento dell’ identitd
sessuale, avvalorando molte delle tesi culturaliste sull’importanza dell’ambiente.
Scrive Odette Thibault: «A partire dai primati, questo determinismo ormonale &
meno stretto, perché le strutture nervose conservano una certa plasticit negli stadi
ulteriori dell’ontogenesi. L’ orientamento & meno irreversibile. E evidente che se il
fenotipo resta ormono-dipendente, il comportamento lo & molto meno. Come
vedremo, lo studio del concetto di identit sessuale mostra che, nella specie umana,
il sentimento che prova il bambino di appartenere all’uno o all’altro sesso dipende
meno dal suo fenotipo che dalla maniera con la quale ¢ stato riconosciuto ed educato
dal suo ambiente. 1 determinismi ormonali cedono il passo ai determinismi
socio-educativi, che entrano in gioco a partire dalla nascita.»’

11 peso dell’ambiente ¢ riconosciuto sin nei livelli dell’inconscio collettivo e
singolo. C. David, che ha sviluppato una ricerca sulla bisessualitd, scrive: «Tutto
Pequilibrio dialettico del maschile e del femminile se ne trova compromesso. Ora,
a dispetto della intemporalitd dell’inconscio, questo, almeno per certi aspetti, non
resta impermeabile alle modificazioni dell’amblente e reagisce certamente alle
sollecitazioni nuove del mondo esteriore.»”

Nel campo psicanalitico, un’ulteriore conferma viene da R. Stoller. I suoi studi
hanno dimostrato che I'influsso dell’ambiente riesce a generare una identitd
femminile anche in presenza di organi genitali maschili e quindi che i fattori
relazionali ambientali riescono ad avere la meglio su quelli, pur incontestabili, di
ordine biologico. Cid favorirebbe la distinzione tra sesso biologico e genere,
termine quest’ultimo che ha connotazioni psico-sociologiche. I due termini
designerebbero la possibilitd di disgiungere i due aspettl, biologico e psicologico,
che possono seguire piste completamente indipendenti.”*

Non poche conferme vengono dagli studi sulla intersessualitd, ossia

92. O. THIBAULT, “Conclusion,” in E. SULLEROT (a cura i), Le fait Feminin, (Fayard; Paris
1968).

93. C. DAVID, “Rapport sur la bisexualité psychique,” in Revue Frangaise de psychanalyse, 5-6
(1975) 728.

94. Cf. R. STOLLER, Recherches swr l'identité sexuelle, (Paris 1978) 12. Egli parla di Gender
identity (identitd di genere); Money di Gender role (molo di genere): J. MONEY, I. G.
HAMPSON, J. L. HAMPSON, “Imprinting and the establishment of gender rdle,” Arch. Neurol.
Psych., 77 (1957).



70 GIULIA P. DINICOLA -

Pindeterminazione del sesso in caso di organi genitali ambigui (distinta dalla
transessualitd, che & il sentimento psicologico di volere appartenere al sesso
opposto, malgrado la normalitd degli organi genitali). Money ed Ehrardt hanno
dimostrato I’importanza delle prime esperienze, facendo riferimento ad esperimenti
condotti con un gruppo di ermafroditi genericamente maschi. I bambini erano stati
divisi ed educati alcuni come maschietti ed aliri come femminucce. Crescendo,
ciascuno aveva assunto gli atteggiamenti culturali del sesso a cui era staté educato.
Money cosi conclude: «Le uniche differenze di sesso irriducibili sono che le donne
hanno le mestruazioni, possono avere gravidanze e allattano, mentre gli uomini
fecondano.»’ La pista del culturalismo sembra qui cadere in eccessi di svalutazione
della differenza biologica, a vantaggio dell’ideale unisex, sociodipendente,
androgino.® Ad ogni modo, si tratta di ricerche che rompono il legame di
dipendenza della sessualitd psichica e culturale da quella biologica.

Le critiche che vengono mosse a questo tipo di studi riguardano
Pinestensibilitd dei risultati della ricerca su bimbi “diversi” e, quanto al metodo,
Pinscindibilitd e la non misurabilitd del peso dei fattori intervenienti. Tali critiche,
tuttavia, non negano il sempre possibile predominio del culturale sul biologico: se
non & opportuno giungere a convalidare la divaricazione tra aspetti fisiologici e
aspetti psicologici, si deve pero sottolineare la capacita di ogni uomo e donna di
costruire la propria identitd anche oltre il corpo biologico, proprio per la
caratteristica della persona di poter trascendere il dato.

Del resto, le identitd maschili e femminili sembrano essere oggi pitt soddisfatte
e soddisfacenti se sviluppano entrambe le dimensioni; se sono dunque indipendenti
~ e assertive ed anche tenere e sensibili, in un equilibrio precario di volta in volta
ricreato, stabilendo relazioni positive con entrambe le modalitd e superando un
concetto di subordinazione-identificazione tra persona e sessualit3.”’

95. Cf.J. MONEY et alii, Man and woman, Boy and Girl, (Baltimore 1972).

96. Per M. DALY “Diventando persone intere, le donne possono generare una controforza allo
stereotipo del leader, lanciando una sfida all’artificiale polarizzazione delle caratteristiche umane
identificate in ruoli sessuali... Divenire persone androgine implica un radicale cambiamento nella
coscienza umana e negli stili di comportamento,” Beyond God the Father, (Boston 1973) 15.
(Anche la Zarri, parlando dell’Adamo originario, ha recentemente sostenuto: “In questo uomo
solo- e gia da subito & scritto che non & bene che 'uomo sia solo, che la creatura umana & composta
di due facce —— i Padr vedevano, prima della nascitd di Eva, una sorta di androgino primordiale,
da cui si sarebbe dipanata in seguito la bisessualitd. Per cui la donna non deriva dall’uomo: maschio
¢ femmina derivano entrambi da questo androgino, secondo questa interpretazione,” M.C.
LASAGNI, “La Bibbia ¢ il giomale. Intervista a A. Zari,” in I/ diritto delle donne, 5 (1990).

97. Cf. atal proposito B.H. BILLER, “La deprivazione patema,” in I pensiero scientifico, (Roma
1978) 155-179; E.H. ERIKSON, Autobiografia in parallelo con Freud, Gandhi e la nuova
generazione, (Roma 1976) 242; cf. anche M. STEVANI ““Identit sessuale e identitd femminile,”



g

sl

MASCHILE E FEMMINILE 71

Una conferma viene dall’interpretazione del ruolo educativo del terapeuta. La
sua analisi della cura terapeutica dei disturbi della persona in B. Giordani & valida
per quanti, uomini e donne, sono capaci di sviluppare in loro dimensioni femminili
¢ maschili.*® Vi sono alcuni, infatti, che hanno interpretato la funzione del terapeuta
come prevalentemente femminile, a causa dell’atteggiamento materno che viene
richiesto a chi deve aiutare a guarire e in qualche modo a “rigenerare”” il malato.*
Vi sonc perd altri che hanno considerato unilaterale questa posizione, dissociando
Pefficacia dell’atteggiamento umano di maternitd dalla sessualitd biologica del
terapeuta.'® Carkhuff conclude che & importante piuttosto valorizzare il ruolo
positivo che il terapeuta svolge, ruolo che & insieme maschile e femminile, o che
si pud considerare anche femminile, a patto che esso possa essere indifferentemente
svolto da un uomo e da una donna. «E evidente — egli scrive — cheil consulente
efficace & contemporaneamente una donna e un uomo, femminile e maschile; pit
precisamente,secondoquestamodalita,assolveuncompitomaternogeneralmente
versocolorochenonsonostatisufficientementenutritialivelloaffettivo; fainvece
dapadrespecialmentepercolorochenonebberogiddall’ infanziamodelliadeguati
perun’azionechiaramenteorientata; sardcontemporaneamentemadreepadrecon
queiclienti,esonomoltonumerosi, cherisultanocarentisiadell’unachedell’altra
esperienza.» "

Questa impostazione distingue bene tra la femminilitd e la mascolinit, in
quanto espressioni simboliche diverse, e Peffettivo svolgimento di un ruolo
curativo che reclama la capacita di assumere I’una e ’altra dimensione, secondo le
necessitd. L invito rivolto al terapeuta ad essere madre e padre prende le distanze
dalla necessita che una donna incarni la Madre e un uomo il Padre. Si fa quindi
riferimento alla superioritd della persona rispetto al ruolo e all’archetipo femminile
o maschile cui la determinazione sessuale rimanda.

In questa luce va letto il fatto che i giovani, nell’epoca del disincanto
postmoderno non accettano pit identitd eterodirette e precostituite, siano esse sulla
base di ideologie totalizzanti che della discriminante sessuale o etnica. Si vuole

Rivista di scienze dell’educazione, 2 (1987) 213-233.

98. Cf. B. GIORDANI, Psicoterapia umanistica da Rogers a Carkhuff. La terapia centrata sulla
persona, (Assisi 1988).

99. CfR.E.FARSON, “The Counselorisa Woman,” inJournal of Counseling psychology, 1 (1954)
221-223.

100. Cf. E.W.McCLAIN, “Is the Counselor a Woman?”’ in Idem.

101. R.R.CARKUFF-B.G. BERENSON, *“The Counselor is a Man and a Woman,” Personne! and
Guidance Journal, 48 (1969) 24-28; cf. ID. et alii, The Art of Helping, (Massachuttes 1977).



72 GIULIA P. DINICOLA

lasciare aperta la possibilita di scegliere tra percorsi plurimi, tra appartenenze anche
contrastanti tra loro, senza che cid tolga qualcosa all’autenticitd personale. Al
confronto con le impellenze della pluralitd sociale e ideologica, 1’identitd non pud
pitl essere precisa, ma “‘a tratti”, in un contesto di crisi di certezze che richiede
disponibilita, apertura verso gli imprevisti, piena accettazione della provvisorietd
come stato di vita, molteplicitd di sbocchi, con possibilitd retroattive, sempre da
ricostruire.'*

Percid la ricerca delle caratteristiche dell’identitd maschile e femminile non
pud puntare su una costruzione definita e pilotata del genere, in base a
precomprensioni ideologiche o pseudoscientifiche, ma lasciare emergere piuttosto
profili di identita flessibili, attraverso il riconoscimento reciproco, nel gioco della
scomposizione e ricomposizione di se, verso sempre nuove sintonie con I’altro. Di
qui la diffidenza verso le identitd preconfezionate ad hoc, siano esse delle donne
che degli uomini, onde evitare il pitl possibile modelli totalizzanti che finiscono
con I"essere antipersonalisti.'® Sarebbe del resto difficile la comunicazione nelle
relazioni interpersonali — e tanto pitt la comunione — tra identitd definite
rigidamente, tra due proprietari di sé, incapaci di aprirsi agli stimoli esterni e
rimettersi in questione.

Unicitd, flessibilitd, relazionalitd, dinamicitd sono i tratti di un’identita capace
di abitare la contraddizione dell’essere se stessa essendo Ialtro, secondo una
concezione personalista in cui la ricerca dell’identitd non soffochi quella della
reciprocitd, costruita giornalmente nei rapporti io-tu, quando ciascuno, nella
molteplicita di alternative offerte dalla societd complessa, riesce a costruire piccoli
mondi di comunicazione, raccogliendo le fila di un sempre rinnovato intento
dialogale. Le identitd flessibili si rivelano cosi capaci di lasciare spazi aperti
all’imprevisto delle situazioni e dei tu, alla discontinuita, a quella parola in piti che

102. Cié si evidenzia soprattutto nei giovani, come risulta dagli studi: L. ALTIERI et alii, Tempo &
vivere, (Milano 1983); P. MONTESPERELLI, La maschera e il ‘puzzle”. I giovani tra
identita e differenza, (Assisi 1984); A. CAVALLI et alii, Giovani oggi (indagine IARD),
(Bologna 1984); L. RICOLFL*Hl paradigma della reversibilitd,” in A. TAROZZI et alii, Le
imperfette utopie, (Milano 1984); G. MILANESI, Giovari e citta: percorsi giovanili arischio,
(Brescia 1985). It policentrismo dei gruppi sociali cui ciascuno appartiene esige una pluralita di
ego, onde potersi fare parte di ciascun ambiente, evitando il duplice rischio di confondervisi e di
cadere nella schizofrenia dei conflitti di ruolo. L’immagine proposta da Gallino di una identitd
“pendolare™ vale se la capacitd di frantumazione non cancella la continuita dell’ esperienza dell’io
(Cf. L. GALLINO, “Effettti dissociativi dei processi associativi,” in Quaderni di sociologia, 1
(1979). Espressiva ¢ anche 'immagine di Laura Balbo che parla di patchwork come lavoro
artistico-creativo di ricomposizione dell’io a partire da pezzi di stoffa differenti, cuciti insieme da
un’intenzionalita fino a formare un nuovo oggetto (L. BALBO, *‘Patchwork: una prospettiva sulla
societd di capitalismo maturo,” in AA.VV., Ricomposizioni, Milano 1982).

103. Cf. C. GIORIO, “Donna ¢ identita aperta,” Ricerca, (luglio-agosto 1987) 6-7.



MASCHILE E FEMMINILE 73

pud sempre essere detta — senza essere stata prevista — da ogni donna e da ogni
uomo.

L’essere uomo o donna & un dato biologico innegabile; non & concesso che
di prenderne atto. Diverso & considerare tale radicamento come determinante
per la persona, non solo ai fini del riconoscimento della dignitd, ma anche a
quelli della libera assunzione sociale dei ruoli. L’essere persona, dentro e oltre
I’identitd di genere, consente di far convivere radicamento sessuale e
trascendenza, nella convinzione che 1’identitd & tanto pit soddisfacente se si
innesta su un’accettazione della propria determinazione sessuale ma non vi
rimane impigliata se si apre all’accoglienza deli’altro tu e delle altre culture
senza perdersi. B questo gioco di identitd e contraddizione che delinea la
reciprocitd come processo comunicativo aperto.

9. Reciprocitd: utopia ed ethos

Parlare di persona e evocare la relazione interpersonale (la persona chiama la
persona), il cui paradigma ideale si esprime nella reciprocitd uomo donna, attorno
a cui ruota tutto il simbolismo, Occidentale e Orientale, delle polarita che si attirano
e, nell’'unione o nell’amplesso, si realizzano e divengono feconde. Il matrimonio &
la metafora di questa unione che, attraverso I'uomo e la donna, esprime I’amore
come energia di attrazione e unita tra gli esseri e tra cielo e terra.

Tale ideale reciprocita e legata all’ethos della persona in relazione; non dunque
alla morale come insieme di prescrizioni normative, ma alle aspirazioni pin
profonde, realizzando le quali si ha la migliore garanzia di un esistere pienamente
umano. La si pud vedere come lo sfondo utopico-etico che costituisce la molla al
superamento delle relazioni diseguali. P. Ricoeur, a Teramo (Gennaio 1990), ha
cosl sintetizzato tale ethos della reciprocita: “La reciprocitd, visibile nell’amicizia
¢ la molla nascosta delle forme ineguali della sollecitudine. Essa corrisponde alla
aspirazione ad una vita felice, con e per gli altri, in istituzioni giuste.”'™ Si tratta
di tre poli (stima di se, cura dell’altro, aspirazione a vivere in istituzioni giuste)
indispensabili a delineare la vita sociale in generale e in particolare il rapporto uomo
donna. Il giusto rapporto tra le tre dimensioni evita le cadute nella dialettica della
disuguaglianza sado-masochistica, con tutti i suoi risvolti pratici.

104. P. RICOEUR, “1l tripode etico della persona,” in A. DANESE, (ed.) Persona e sviluppo verso
il tempo del post-liberismo, (Dehoniane; Roma 1990) 65-86, p.69. Per un approfondimento del
concetto di persona, con riferimento a Mounier, cf. A. DANESE, Unita e pluralita. Mounier e
il ritorno alla persona, (Citti Nuova; Roma 1984), Per gli aspeiti pedagogici del personalismo
italiano, cf. S.8. MACCHIETTI, Pedagogia del personalismo italiano, (Citta nuova; Roma
1982).



74 GIULIA P. DI NICOLA

Nella stima di sé ritorna il problema dell’identitd. In una societd complessa a
rapide trasformazioni, al soggetto forte della tradizione metafisica e
dell’individualismo, si sostituisce un soggetto debole, sociodiretto, incapace di
gestire il mutamento. Ma “‘debole”” ha significato negativo se indica la scomparsa
del senso originale della propria presenza e quindi della responsabilitd etica,
dispersa nella complessita delle situazioni e di un sistema che si autoregola. Ma ha
significato positivo se contrapposto al “‘forte”” del soggetto della decisione, del
controllo, del dominio sulla natura e sulla societa. I “forte” di un tempo sarebbe
incapace di mettere in questione le identitd, i valori e le ideologie al confronto con
imutamenti sociali, in campo culturale e tecnologico-scientifico; di dubitare di ogni
intervento sulla natura e sugli altri, conoscendo le infinite variabili intervenienti a
pervertire i fini dell’azione; di mettere in questione |’ ottimismo ingenuo della storia,
la sicurezza dei principi e delle ideologie, le frettolose manie classificatorie.
Femminilitd e maschilitd — ma forse ancor piti quest’ultima — sono oggi pit: fragili
che deboli, e cid pud giocare a vantaggio dell’esaltazione della r@ci?rocité, purché
la fragilita sia intesa in senso positivo come flessibilita relazionale. ™

Perché la costruzione dell’identitd possa effettivamente valutare i referenti
valoriali tra cui si muove, & necessario che alla ricchezza dei fermenti in atto sul
piano sociale corrisponda una nuova comprensione della maschilitd e della
femminilitd, nella loro dimensione simbolico culturale e nel rispetto della dignita
concreta di ciascun essere umano. Quando il fondamentalismo di genere non
conduce al separatismo, prevale la tensione ad elaborare una patrimonio culturale
universale costruendo convergenze, sia tra diverse ideologie, che tra donne e
uomini. Specie negli Stati Uniti, si va allargando ’area della collaborazione
uomo-donna, verso un modello di reciprocity ideale.'® Viene usato il termine
“profeminist” (si tratta di “Profeminist Male Social Workers™), volendo
comprendere chiunque sia orientato a sostenere i principi del femminismo, nella
misura in cui li riconosce come principi di ecologia umana e sociale validi per tutti.

Dal punto di vista clinico-pedagogico, terapie specifiche vengono
intraprese da donne e uomini per aiutare i pazienti ad uscire da valori sessisti
e patriarcali e ad avviare processi di autonomia, di self promozione, di

105. “Fragile” ¢ I'identitd oggi per S. MANGHI, “Il soggetto ecosistemico. Identitd e complessita
biosociale,” in Figure d'identitd, (a cura di F. Andolfi) (Milano 1988) 173-238. Cf. su questi
temi gli studi di G. BATESON, Verso un‘ecologia della mente, (tr. it. Milano 1980) e ID., Mente
e natura, (r. it. Milano 1984).

106. Cf. Ricocur: “1I tripode etico della persona,” 69). Sulla regola d’oro nell’etico di Ricoeur cf. D.
Iannotta, “La regola d’oro nella prospettiva etico morale di Paul Ricoeur,” AAVV. Lo
dell’altro confronto con Ricoewr, (Genova 1993). Sul concetto di *fragilitd’ dal punto di vista
socio-antropologico ed etico cf. P. Ricoeur, *‘Le sfide e le speranze del nostro comune futuro,”
Prospettiva Persona, 4(1993) 6-16.



MASCHILE E FEMMINILE 75

incoraggiamentoallosviluppodellapropriapersonalitaeidentitd,diequilibriotra
comportamenti strumentali ed espressivi, economici e di cura, di relazioni di
sorellanzaconaltredonne,inmododavalorizzarelerisorsefemminiliesuperare
Panticasvalutazionedeivalorifemminili(Social Work Practice). Particolare
attenzione viene dedicata alla riorganizzazione della personalitd psichica e
morale delle donne violentate e picchiate.

Nel concetto di reciprocita & iscritta I’aspirazione ad esser chiamati e chiamare
Paltro/a al proprio livello, dunque la Regola d’oro: «fare agli altri cid che si
vorrebbe fatto a sé». Percid iniziativa dell’attore sociale inteso come persona non
pud non tendere alla reciprocita e dunque al ritorno dello slancio verso ’altro, sia
esso suscitato da empatia, solidarietd o amore. E la relazionalita stessa della persona
che lo esige, pitt profondamente dei giudizi della morale, spesso bloccata nel
tacciare di economicismo utilitaristico, in termini di costi-benefici, il bisogno di
riscontro, I’attesa di risposta adeguata all’offerta. Ma un atto di donazione di sé
attende la verifica della corrispondenza, immediata o differita, al progetto di intesa
che vuole suscitare perché da un gesto altruistico, passionale, paternalistico nasca
un rapporto di reciprocita.

La stessa stima di sé evoca la fedelta alla parola rivolta all’altro. D’altro canto
1a fedeltd al progetto di amicizia, lungi dall’essere immobilismo, esige che la
reciprocitd sia frutto di reiterate azioni di fiducia, nella disponibilitd alla
rifondazione, costruendo la fedeltd alla promessa, ritessendo i fili di una intesa,
riproponendo le condizioni della comunicaziohe.

La reciprocitid non giustifica la contrapposizione tra il moralismo
dell’oblazione incondizionata (la mistica della femminilita) e la logica perversa e
machiavellica del rapporto strumentale, giacché il non ritorno dell’affetto dato e
vissuto come un’ingiustizia che il diritto non punisce, ma che & comunque
colpevole. Il concetto di reciprocita prende infatti le distanze da una moralita ferma
all’esodo da sé (trascendenza), indipendentemente dall’incontro con il tu: aprirsi
all’altro, senza ottenerne risposta, pud costituire premessa di nichilismo, se la
trascendenza dell’io va verso il vuoto, senza incontrare che il nulla. Intendere la
relazionalitd come reciprocitd significa riconoscere che, almeno a livello di
aspirazione, alla tensione dell’io verso il tu corrisponde la reciproca, alla
trascendenza dell’io la trascendenza dell’altro, al dono il ricambio.'”

107. Solo in questi termini, per G.M. ZANGHI si pud intendere 'umanesimo che ha fatto tesoro del
cristianesimo: «Se... ’accento & posto sulla singolariti come tale — e non sulla comunionaliti —
della coscienza cristiana, avremo o la deriva verso 'immanentismo (fino al nichilismo e
all’individualismo radicale) o la fuga verso una trascendenza tentata dal richiamo di un oriente
illugorio... fuga sempre verso un nikil, un nulla. E solo il fratello, verso il quale si compie I’esodo,
che si pone fra me ¢ il nulla e che trasforma il nihil (sia esistenziale sia di dicibilita) in parola



76 : GIULIA P. DINICOLA

La persona non pud restare in una donazione oblativa all’infinito, tensione
forse eroica ma penalizzante e talvolta anche inutile, perché esaurirebbe la sua
carica umana, che si nutre invece di reciprocita, in cui lo scambio compensa perdite
e guadagni. La sua disposizione etica deve prima o poi suscitare risposte in un
circolo di dare e ricevere, per soddisfare il bisogno di amare ed essere amati, di
collaborare e convivere.'”™ Essa dunque si inscrive in un processo che, senza
escludere i fallimenti e gli scacchi della comunicazione, orienta la relazione
interpersonale entro un telos che ne qualifica eticamente le variazioni.

Sappiamo percid che la reciprocita & gioco di precari equilibri in cui il noi per
non essere frutto di costrizione — e a sua volta fonte di oppressione — deve articolarsi
liberamente, senza sovrapporsi all’io e al tu. Essa & esposta ai condizionamenti della
psicologia di ciascuno, della cultura, delle variabili economiche e politiche, alle
cadute nel dominio dell’io o del noi, al trionfo delle logiche del capo (in politica),
del marito padrone (in famiglia), del Dio degli eserciti (in teologia). Essa tuttavia
spinge a rimettere in moto lo statico meccanismo delle opposizioni.

L’unitd originata da tale reciproca trascendenza di differenze non pud essere
raggiunta una volta per tutte, non puo fissarsi in un universale astratto (benché cid
sia possibile ed indispensabile sul piano del diritto formale), al di fuori del fecondo
e co-originario dialogo che significa continuo rimando dall’io al tu e viceversa. La
tendenza alla reciprocitd continuamente sollecita verso livelli di perfezione del
rapporto interpersonale, laddove esso acquisisce le sfumature della comunione
completa e la persona perde I’opacita che la nasconde all’altro per divenire capace
di farsi “tu” e viceversa.'® In tale dimensione comunionale la corrispodenza del
gioco di unitd e trascendenza delle persone & perfetta.

Entro il modello della reciprocitd, maschile e femminile rappresentano la
ricchezza della differenza che pud essere tratteggiata solo a patto di essere
ridiscussa, rinegoziata, tutte le volte che essa appare penalizzante per lui e lei. Perché
la costruzione dell’identitd possa effettivamente valutare i referenti valoriali tra cui
si muove, & necessario che alla ricchezza dei fermenti in atto sul piano sociale
corrisponda una nuova comprensione della maschilitd e della femminilita, nella
loro dimensione simbolico culturale e nel rispetto della dignitd concreta di ciascun
essere umano.

d’amore,» (“Umanesimo e mistica,” Nuova Umanita, 57 (1988) 11-31, p.17).

108. Cf. L.von BERTHALANFFY, Teoria generale dei sistemi, (New York 1968; trad. it. Milano
1971).

109. Questo indicano i neologismi del bel distico dantesco: «Gia non attendere io fua dimanda s’io
m’intuassi come tu immii» (DANTE, Paradiso, IX, 80-81).



MASCHILE E FEMMINILE 77

In questa cornice riprendo qui il tentativo gia fatto in Ugualianza e differenza
di delineare le caratteristiche della femminilita.

1) La intrinseca relazionalita dell’essere umano che si manifesta pil
marcatamente nel corpo della donna. Il processo generativo femminile contiene
infatti — come inscritti nella natura — significati paradigmatici della relazionalita
della persona (da quella madre-figlio a tutte quelle della vita quotidiana) che
superano di per sé i limiti naturali per divenire indicativi dell’esperienza costitutiva
della vita umana in generale e dell’identita di ciascuno in particolare.''° Pensando
ad una trasgressione simbolica del dato, possiamo dire che & possibile solo a lei di
poter, al limite, dare la vita per mettere al mondo un figlio, segno e misura di una
direzione etica di donazione di sé valida, nella sfera della libert3, per ciascuno.

Comunicazione e dialogo prevalgono sul cogito.

Sul piano del pensiero, quando il percorso & individuale, anche il logos
oggettiva una interpretazione della realtd che & unilaterale. Parallelamente alla
insignificanza dell’altro (rapporti di indifferenza e di dominio), anche il Jogos viene
a coincidere con il possesso del mondo, come nota giustamente Heidegger. La
denuncia di questa interpretazione individualistica e strumentale del mondo,
sottolinea il bisogno di fare cultura in gruppo, per un pensiero che possa essere
collettivo senza intaccare la creativitd personale, che possa essere poetico senza
essere irrazionale.

2) Unapiti accentuata coscienza del limite. Essendo il vissuto delle donne pitt
condizionato dalla sintonia con la natura, dai ritmi fisiologici e quindi pii soggetto
ad imprevisti, occorre una dinamica veloce di accettazione dell’imprevisto
(spostamenti del ciclo, gravidanze inattese) e, conseguentemente, una maggiore
consapevolezza di non essere in grado di padroneggiare il proprio corpo, pilotare
la propria vita. La coscienza del limite & anche consapevolezza dell’infrangersi di
tutti i sistemi di pensiero, di tutte le costruzioni umane di fronte alla morte e quindi
della sostanziale dipendenza umana.

L’importanza dell’educazione alla serena accettazione del limite nella vita
quotidiana ¢ elemento indispensabile alla vita di relazione, alla complessita e al
policentrismo della vita sociale, ad una sana metodologia scientifica (si pensi a
Popper), ad un rapporto uomo-donna piti libero da assolutismi e prevaricazioni.

110. «Non di rado sentiamo affermare che tra gli uomini e le donne non esiste alcuna differenza
essenziale, salvo quella biologica... questa forse & la principale causa dell’attuale infelicita ¢
instabilith emotiva. Se una donna non ¢& in contatto con il principio femminile, che detta le leggi
della relazione, non potra padroneggiare quello che dopotutto & il regno femminile, cioé i rapporti
umani» M.E. HARDING, I misteri della donna, (Milano 1973) 27.



78 GIULIA P. DI NICOLA

3) La testimonianza della faccia positiva del dolore. Se pensiamo alla
sofferenza fisica dell’'uomo come a un segno di decadenza e preannuncio di morte,
la sofferenza fisica della donna ci appare come una risorsa strettamente legata alla
generazione e quindi alla dimensione positiva della feconditd e della gioia. Nella
donna & stampata nella carne ’altra faccia del negativo, a testimonianza del legame
inscindibile tra dolore e amore, sofferenza e gioia, morte e risurrezione.

Cio si comprende meglio a partire dalla esperienza della malattia e della morte,
considerate come chiavi privilegiate di accesso alla trascendenza. Per lui e per lei,
essere di fronte alla morte pone il problema del senso della vita e del suo rimandare
a qualcun altro, che consenta di pensarsi vivi, oltre il disfacimento del corpo e lo
svanire del mondo. Chi & malato osserva accadere in sé e attorno a sé cose non
desiderate, che negano il concetto di soggettivitd, come & espresso da una certa
filosofia idealistica e moderna, forte e indipendente. Non vale pit 1’esaltazione
della razionalit, della volonta, della libertd e dunque la valorizzazione di quei
principi attivi che finiscono col discriminare tutti coloro che non sono nelle
condizioni di godere del pieno delle loro forze. Il malato & spinto a forza verso i
valori della “debolezza™ e dunque a riscoprire il significato positivo di una
coscienza del limite che, bloccando le facolta attive, consente lo sviluppo di altre
dimensioni umane ed &terreno fertile per quella disponibilitd che, da una parte svela
la fondamentale dipendenza umana, e dall’altra apre orizzonti pitt ampi di
profondita generalmente inesplorate.

1l passaggio alla trascendenza & agevolato durante la sofferenza, quando la
capacitd di realizzare opere si spegne nei condizionamenti del corpo. La dialettica
del superamento, che passa per I’accettazione delle nuove condizioni di vita, libera
spazi interiori inesplorati, generalmente schiacciati dalla pressione degli
avvenimenti, delle responsabilit, dei mass media. Il malato non deve pitt affermarsi
ed & invitato ad accedere al silenzio dell’io, spesso foriero di realtd superiori.

Adun tale mutamento dell’io contribuisce ogni dolore, ma in modo particolare
quello che affronta la morte e impone la trasformazione del proprio essere, perché
va contro il naturale attaccamento alla vita. Reintegrare la morte nella vita &
considerare |’ intero arco dell’esistenza come una serie di passaggi vitali che 'uomo
affronta giorno per giorno e nei quali il dolore, dapprima subito e poi forse accolto,
ha una funzione misteriosa e positiva, generatrice di pitt profonde dimensioni.
Emergono solo allora valori occultati o rifiutati dalla societd consumista e chiassosa,
che esalta il successo, la carriera, la produzione, sorvolando sui costi in termini di
sofferenza che la vita non risparmia ad alcuno, dalla gestazione alla morte.

Questa realtd & pienamente evidente nel parto. Simbolicamente vi & collegato
il mistero delle morti e risurrezioni di cui & intessuta la vita di ogni persona, ma con
un particolare accento di fiducia nell’esito positivo del travaglio (simbologia del parto).



MASCHILE E FEMMINILE 79

4) La capacita di trasgressione dell'umano. Se una certa mentalita
maschilista ha attribuito all’'uomo il carattere della trascendenza rispetto al dato
(che sarebbe in contrasto con la maggiore dipendenza della donna dalla natura), noi
vediamo invece nella femminilitd una capacitd di trascendenza e trasgressione
rispetto al mondo umano della statuizione, della norma, di tutto cid che &
sistematizzato e sistematizzabile. Cid va collegato alla felice intuizione hegeliana,
collegata alla interpretazione di Antigone, della donna come *‘eterna ironia della
comunitd’’, come colei che obbediente ai ritmi della vita, alle tradizioni, alle
ispirazioni divine, & in grado di prendersi gioco delle leggi positive, quando esse
appaiono arbitrarie. Vi & collegata la piti forte religiositd femminile, come pure la
sua tendenza ad anteporre la tessitura dei rapporti alle regole (Filligan).'"!

Sul piano pedagogico si appoggia qui la formazione della responsabilitd in
ordine alla vita di relazione, nella consapevalezza del valore primario della persona.

In tutte e quattro gli aspetti la femminilita si collega alla maternita non in senso
biologico, ma personalista e comunitario (essere per piu che esserci). La maternitd
resta tipica della donna, in quanto esperienza concreta e biopsichica della
riproduzione del corpo che dona, genera, protegge e nutre, ma essa é anche il pitt
alto simbolo che la natura ci offre da interpretare per comprendere il senso del
rapportarsi agli altri. Il dato fisiologico matermo rimanda per analogia al significato
antropologico del superamento dell’individualismo e del prometeismo. La donna
stessa, sul piano etico e spirituale, vive un processo di apprendimento della e dalla
maternitd, indipendentemente dal suo generare figli se impara a dare ascolto al muto
linguaggio del suo corpo, che & linguaggio d’amore, ma ancor pitt I’'uomo impara,
vedendolo iscritto nel corpo della donna, che la persona & se stessa se si dona, se
ama qualcuno sapendo soffrire, se sa tirarsi indietro per fargli spazio, se sta nel
rapporto con l’altro in quell’atteggiamento generativo materno che & fecondo di
nuove realti intersoggettive.''

Centro Ricerche Personaliste
ViaN. Sauro, 50

64100 Terano

Italy

111. Per Antigone come figura tipo del femminile nel suo venire a contrasto con un maschile espresso
da creonte nel politico, rimando’a G.P. DI NICOLA, Antigone, perennita di un mito, (CIF;
Siracusa 1990). Per I’espressione hegeliana Cfr. G.W.F. HEGEL, Fenomenologia dello Spirito,
1, (Firenze 1970) 34. ~

112. “Occorre che io diminuisca perché egli cresca™ dice Giovanni in rapporto a Gesti (Gv 3,30).



it



THE HUMAN GENOME PROJECT
AND HUMAN DIGNITY

Edgar Busuttil SJ

What is it that ultimately justifies scientific projects which cost millions of dollars?
What ought to be done to ensure that the knowledge and power gained through
scientific research be used for man’s ultimate good? What precautions ought to be
taken to make sure that this knowledge and the power which stems from it, is not
abused to man’s detriment? In this article I will attempt to examine these basic
questions with regards to an area of research which will certainly revolutionize the
whole of medicine: the Human Genome Project.

The aim of the Human Genome Project is to decipher the entire human genetic
code. This is an immense task: Human DNA is calculated to be about two meters
long and 1 nm' thick. It is made up of about three thousand million nucleotide
bases.” To isolate a genetic sequence within the human DNA is a very difficult
enterprise: one 8 chain of haemogoblin contains 146 Amino Acids. Each Amino
Acid requires three bases. Therefore the B chain is coded by a chain of 438
nucleotide bases on the DNA. This is equivalent to finding a 1.5mm segment within
two kilometers!

Fr Bdgar Busuttil was bom on 11 June 1958 to Louis and Jacqueline nee Caruana. He attended the St
Joseph School in Sliema between 1962-1967, and St Aloysius’ College, B’Kara between 1967-1976
(Prep and Sixth Form). Between 1978 and 1980 he read Chemistry and Biology at the University of
Malta when he eamed his BSc. He then attended a Post Graduate course in Education between 1980
and 1981 at the same University. He entered the Society of Jesus on the 4th October 1981. He studied
for a Baccalaureate in Philosophy at the Pontifical Milltown Institute, Dublin, Ircland between 1984 and
1986. From 1986 till 1988 he taught at St Aloysius’ College, B’Kara. He then studied for a Baccalaureate
in Theology at the Pontifical Gregorian University, Rome between 1988 and 1991 and was ordained
priest on 3 July 1992. He obtained a Licentiate in Moral Theology from the Accademia Alfonsiana,
Rome after studying there from 1991-1993. At present he is carrying out a socio-pastoral ministry, be
is a member of the Center for Faith and Justice and he teaches at St Aloysius® College, B'Kara.

As part of the Licentiate, he has presented a short thesis under the guidance of Professor Brian Johnstone
C.Ss.R. The title of this dissertation is: The Human Genome Project in the Light of a Christian
Anthropology (Rome 1993). The essay presented here could be considered to be a summary of this
thesis.

1. 1nm=10"m

2.  This sequence would fill one thousand five hundred volumes of one thousand pages each with
two thousand characters in cach page.



82 EDGAR BUSUTTIL

The Human Genome Project would necessarily require complex techniques
for: the gradual identification of all the human genes, the mapping of their prasize
locus on the chromosomes and sequencing all the DNA contained in all the
chromosomes Up to the year 1989 only four thousand five hundred genes of the
circa one hundred thousand genes have been identified. One thousand five hundred
of these have been localized in their respective chromosomes.* Only six hundred
of these have been cloned and sequenced.’

Pmpomtmg the precise location of a gene on a specific chromosome is called
mapping.’ Two kinds of maps are made, which could then be superimposed:
Genetic linkage maps, which locate DNA markers or signposts at closely spaced
intervals along the chromosomes and Physical maps which indicate the exact
distance between these markers.’

The tendency of some genes to be inherited together led to the discovery that
these genes are linked. This means that they are found close together on the same
chromosome.® Until recently, only genes responsible for readily visible txarts could
be mapped by linkage. The récent discovery of markers, called RLFPs® has made
it possible to identify genes even when the symptoms of a disease which they cause
are not present.

Linkage mapping relies on a biological process known as “crossing-over” or
“recombination”. When recombination takes place, genes that are far apart from
each other are more likely to become separated from each other, while genes that

3.  Cf Emnio Brovedani, “Progetto Genoma,” Aggiornamenti Sociali, 40(1989) 487.
4. Cflbid, 493.

5.  Cf Victor A. McKusick, “Mapping and Sequencing the Human Genome,” The New England
Journal of Medicine (April 6, 1989) 913.

6.  Cf Stephen S. Hall, “Mapping the Genetic Wildemess,” The Paris Review (1989) 60.

7.  CfSharon F. Durfy/Amy E. Grotevant, *“The Human Genome Project,” National Reference for
Bioethics Literature Kennedy Institute of Ethics, 17(December 1991) 2.

8. Linkage is the association of two or more non-allelomorphic genes, so that they tend to be passed
from generation to generation as an mscparable unit and fail to show independent assortment (as
held by Mendel’s second law). This is due to the fact that they are on the same chromosome.

9.  Restriction fragment length polymorphisms (RFLPs). These are due to variations in DNA
nucleotide sequences which are apparently without phenotypic effects. These RFLPs occur very
frequently — about once every two hundred base pairs, throughout the whole human genome.
These changes in base sequence mean that the fragments produced by a particular restriction
enzyme will be different lengths in different people.

Cf Alan EH. Emery/Robert F. Mueller, Elements of Medical Genetics, (Churchill Livingstone;
Edinburgh, London, Melboume and New York, 1988) 41.



THE HUMAN GENOME PROJECT AND HUMAN DIGNITY 83

are closer together are more likely to travel together. Thus the linkage between
genes or between genes and RFLPs can be described as distances between them."°

Physical maps give the actual distances in the numbers of nucleotide bases
between genes on a chromosome. The map with the highest resolution will show
the location of genes or markers on the chromosomes as measured by the number
of nucleotide bases between them.’

With all the information obtained from Genetic linkage maps and Physical
Maps a “Genome library’’ may be compiled which can be used to identify and
localize specific genes within the chromosomes.

Sequencing involves the decoding of the biochemical information down to the
so-called ““letters” of inheritance. This information is encoded in the sequence of
the nitrogenous basis along the DNA. Several sec%uencing methods have been
developed and others are being developed every day. * Sequencing DNA manually
is very expensive, time consuming and tedious.”® Recently automatic DNA
synthesizers and sequencers have been developed. Japan has taken the lead in
developing this technology.™

The costs of the project depend on the way it would be programmed and the
development of new technologies. With the technology available today the cost of
sequencing the entire genome is estimated to be around six thousand million U.S.
dollars, about one dollar for every base pair. This may be reduced to one thousand
million dollars using the automated sequencers and synthesizers developed in
Japan.

How ought the H.G.P. be evaluated?

The objective which scientists usually put forward to justify the HGP may be
summed up in the following statement:

...to create an encyclopedia of the human genome — a complete map and

10. Cf Louis W. Sullivan, The Human Genome Project: New tools for tomorrow’s health
research, (Bethesda 1991) 7.

11. Ibid, 8.
12.  Cf Jaroff Leon, “The Gene Hunt,” Time, (March 20, 1989) 4.

13.  The time required and the cost of the Human Genome Project, as well as the accuracy of the
sequencing process, greatly depends on the development of these technologies.

14. CfDavid Swindbanks, “Japan keeps its options open on the genome sequencing project,” Nature,
334(7 July 1988) 5.



84 EDGAR BUSUTTIL

sequence...the sequence will be the ultimate map, a tool useful for all time
and a source book for biology and medicine.'

Although this objective is praiseworthy it is insufficient to justify the project.
I believe that the ultimate criterion on which the project ought to be evaluated and
the knowledge from it applied is whether or not man’s dignity is respected not only
in the working out of the project itself but also in all its applications. So that those
applications which do not help man or go against individual people are immoral,
while those which respect the dignity of all the human beings involved are moral
and laudable.

General criterial with which the HGP ought to be evaluated.

A. Each human being ought to be treated as an end and never as a means. This
implies that the benefit which can be obtained by one or any number of persons can
never justify the killing or any other kind of harming of another or any other number
of other human beings. Special concern must be given to protect the good of the
weakest persons involved.

B. Scientific and medical knowledge obtained through the Genome project must
be used to promote and not inhibit the self-transcendence of the subjects (the
scientists) and objects (the persons on whom experiments are carried out) of the
research. The same holds for all the persons who would ultimately be affected by
the results obtained through the research.

C. The medical technology which results through the HGP can never be used to
change essentially the reality of any human being. It may only be used to cure
human beings or improve their humanity. Where “improve’ means promote their
self-transcendence.

D. The human body of each person involved must be respected as an integral
dimension of the person. This means that it may never be manipulated as a means
towards an end but always for its own good which is the good of the person.

E. Human beings are of equal value and dignity therefore the technologies derived
from the HGP can never be used when their use leads to the creation of an elite
class of human beings or causes essential division among men. These divisions
would lead to further injustices and evil.

15. McKusick, “Mapping and sequencing the human genome,” 913.



THE HUMAN GENOME PROJECT AND HUMAN DIGNITY 85

How the HGP could enhance human dignity

The HGP will greatly increase man’s knowledge of the human body and
therefore of human nature. This understanding may be used to enhance human
dignity in two ways. It may lead to a greater appreciation of the greatness of the
human mystery and therefore inspire people, especially those involved in health
care, to respect each human being more by treating each person’s body with the
dignity it deserves. Secondly the knowledge reaped by the project promises to form
the basis of great advances in medicine and thus enable cures to be found for
diseases which oppress man. These diseases are the cause of suffering and therefore
are a threat to his dignity.

The biological data on man obtained from the project could provide:
a. Further evidence of the complex union of body and spirit of the human being.
b. Man with a stronger awareness of what human freedom is.
c. People with a greater awareness of man’s intimate relationship with nature.

The analysis of the human genome may also bring into sharp focus the reality
of man’s uniqueness and his special place in nature. He has a genome which is
different from the genome of any other species. Related to this is the fact that this
analysis will probably provide more biological evidence of the special place which
human beings have in nature.

Knowledge obtained through the HGP could help to remove racial prejudice
and racial discrimination. Bvery human being of whatever race is shown to have
the same basic genetic structure so that all share in the same basic common human
nature. No human being can have grounds for dismissing another as non-human or
essentially inferior.’

Another prejudice which the HGP may help to remove, albeit with far greater
difficulty, is the view that the human zygote, is not a human individual. Present
knowledge in human genetics and embryology is already indicative of the fact that
the zygote and early embryo is a human individual and therefore must be treated
with the respect worthy of human beings. The likelihood is that the vast amount of
knowledge which is expected to be obtained through the HGP will further
strengthen the evidence behind this view and therefore could help to generate
respect for the early human embryo."”

16. Cf Brian Johnstone, “‘Genetics from now to 2020: The Human Genome Project: Catholic
Theological perspective,” The Interaction of Catholic Bioethics and Secular Society:
Workshop for Bishops, (Dallas, Texas 1992) 6-8.

17.  Unfortunately what is known through the HGP is often used for prenatal diagnosis with the express



86 EDGAR BUSUTTIL

The HGP and advances in Medicine

Some of the advances in medicine which the HGP has made possible or will
make possible include:

1. Important mendelian disorders have been mapped, including Huntington’s
disease on chromosome 4, adenomatous polyposis of the colon on chromosome 5,
cystic fibrosis on chromosome 7 ...

2. Several diseases are already understood at a gene (DNA) level. In these cases
the nature of the genic lesion that produces the clinical disorder is identified. These
include: sickle cell anemia, fragile X syndrome, cystic fibrosis, duchenne muscular

dystrophy.

3. While gene discovery does not directly lead to treatment or cure, it always means
better gene and disease understanding'® as well as more accurate diagnosis.”

4. Without a means to identify the defective gene responsible for a monogenetic
disease a genetic counseller would have to rely on imprecise methods in order to
calculate the risks which other members of the family have of being carriers of the
disease.

5. It is theorized that, in the future medicine will be molecular and genetically based.
Preventive medicine is likely to expand greatly.

6. Mapping and sequencing studies have provided extensive support for Theodore
Boveri’s theory of cancer. It is probable that specific changes in the DNA of tumors
will be the basis of tumor diagnosis, staging, prognosis and therapy.*°

7. Data obtained on genetic polymorphism could also be used to identify persons
through the so called “DNA test”. This would be useful, for example, in the course
of criminal investigations.

8. Work on the genome project has already contributed to the invention of therapy

aim of selective abortion. Those embryos found to have a genetic defect are often aborted. This
is far from taking HGP results as the basis for a greater respect for the human embryo.

18. How the genetic defect is transmitted from generation to generation and its clinical manifestation.
Cf Vincenzo L. Pascali/Emesto d’Ayoja, “Il Progetto genoma e le conseguenze sui geni normali
e patologici dell’uomo: Problemi etici e deontologici,” Medicina e Morale, 2(Marzo/Aprile
1992) 220.

19. Including prenatal diagnosis for embryos with a high risk of a genetic disease. A discussion of
the moral value of this diagnosis is presented below.

20. MeKusick, ibid, 914.



THE HUMAN GENOME PROJECT AND HUMAN DIGNITY 87

techniques for some somatic cell genetic diseases.”

9. At present there is clear evidence that genetic factor(s) are major components in
the mechanism of the following: birth defects, aging and several complex diseases
such as schizophrenia. The HGP could provide the necessary genetic information
to test this evidence and possibly, in the longer term, to work out new cures.

These advances in Medicine and human dignity

1t is interesting to note that most authors who write about the HGP discuss the
medical advances of the project and hardly ever link these advances to man and the
promotion of his dignity. This is not surprising since the methodology of modern
medicine is restricted to the empirical observation of diseases, the scientific
research of their causes, and the development of therapy to overcome or control
these causes. However, the subject of the disease, the person who suffers the
disease, is often not considered.”

As has been pointed out above a human person has ““absolute” (unconditional)
value and therefore demands unconditional respect. This means that medicine, if it
is to be human, must primarily seek to help the person who suffers the disease and
only on account of this motivation strive to find the causes underlying the disease
involved.

In this context it is clear that the advances in medicine, which the HGP
promises, have far more value than that constituted by great advance in science or
in the fight against disease as such. Their fundamental value is surely derived from
the fact that through it many human beings now and in the future are offered the
means to be freed from the oppression and dehumanization which genetically
related diseases threaten them with.”

How the HGP could endanger human dignity

Scientists involved in the project are often afraid of exposing the real dangers

21. Bruce F. Mackler, J.D. Partner, Bakers” Hostetler and general counsel association of
biotechnology companies and Micha Barach, *“The Human Genome Project in the United States:
A perspective on the Commercial, Ethical, Legislative and Health Care Issues,” International
Journal of Bioethics, 2:3(1991) 153,154.

22. Cf S. Spinsanti, *“Salute, malattia, morte,” Nuovo Dizionario & Teologia Morale, (Edizione
Paoline; Milano 1990) 1135.

23. Cf Pope John Paul II, Origins, (November 4, 1982). Cf Johnstone, Introduction to Biomedical
Ethics, 36.



88 EDGAR BUSUTTIL

of the project and they attempt to play down the real grave dangers ‘oo individuals and
to humanity if the knowledge obtained by the project were abused.” While it is true
that unfounded apocalyptic fears may be propagated from various quarters, there is
ample and objective evidence which points to real dangers to man’s dignity if the
findings of the HGP are abused. It would be most irresponsible to ignore these dangers.

A, The biological data derived from the HGP could be misused to enhance distorted
views of man.”’

Genetic reductionism and genetic determinism are both views which go
against human dignity because they present a distorted understanding of man. They
do not take human transcendence into account. The first involves the assumption
that the human person can be reduced fundamentally to sets of genetic structures
and nothmg more.”® Genetic determinism implies the theory that the kmd of person
one is and everything one does is all determined by his or her genes.”’ man is a
transcendent being and therefore much more than his genes. A basic dimension of
his transcendence is his freedom, although this freedom is the freedom of a creature.
If man did not have human genes he would not have the potential for human
freedom at all and yet these same genes limit human freedom.

B. The danger of misuse of the knowledge gained through the HGP to the detriment
of individual persons.

Patenting the human genome

Is it illicit to patent human nucleotide sequences? The HGP, and the
information from it, must server the well being of each individual human being and
humanity. Ifit is used to satisfy the interests of a few individuals or nations it would
contribute to the already very unjust distribution of wealth within a country and
between countries. Furthermore, the knowledge that would be monopolized if
patenting would be allowed, is very intimately human: the human genome, which
constitutes a second human anatomic map. Surely it is by nature the property of the
whole of humankind.?® The practice of patenting the human genome is the first step

24. CfB.F. Mackler, et al, Ibid, 154.
25. Cf Johnstone, “Genetics from now to 2020,” 5-6.

26. Cf “Genetics, Ethics and Human Values. Human Gene Mapping, Gene Screening and Gene
Therapy,” International Jowrnal of Bioethics, 2:2(1991) 97.

27. CfE.O. Wilson, On Human Nature, (Harvard University Press; Cambridge 1978).
28. CfMarga Vicedo, *“The human genome project,” Biology and Philosophy, 1(1992) 262.



THE HUMAN GENOME PROJECT AND HUMAN DIGNITY 89

to misusing this knowledge since it gives too much power to the few.
The pfoblem of, privaéy

Through the HGP knowledge of an individual’s genetic defects which are the
direct cause of a genetic disease or at the base of a predisposition for a disease will
be easily available. However respect of the dignity of the individual person involved
implies that:

a) Each individual has the right not to be compelled to know about his/her own
genetic defects. The right of seif-determination of the subject ought to come before
economic considerations.

b) The communication of such knowledge of these defects without the free and
informed consent of the individual/s concerned amounts to the breaking of *‘a
natural secret” since it touches the physical basis of one’s personality, and, if
possessed by others, could expose the individual to exploitation.

¢) Any genome analysis must be used for the well being of the patient and
his/her family. ‘

d) Personal genetic identity cards ought not to be required by the State or
private companies.” ’

While the privacy of the individual ought to be respected, genetic information
always has implications for other peoples’ welfare, including spouses, children,
and extended family members.* At times there may be legitimate cases in which
the welfare of these persons may imply a certain obligation for the person with a
serious gene defect to disclose his situation for the good of these persons.

Discrimination based on genetic risk may occur in two ways: i) The
information may be used unfairly to deny otherwise eligible individuals
opportunities for adequate health care coverage, life insurance® or employment.*

29. Cf Brovedani, “Progetto Genoma,” 11. Johnstone, Genetics firom now to 2020, 9.

30. William F. Raub, The Ethical, Legal and Social implications of Human Genome research:
Preparing for the responsible use of new genetic knowledge, (Department of Health National
Centre for Human Genome Research; Bethesda 1991) 4.

31. Insurance companies trample on the rights of their clients when they attempt to eliminate the risk
involved when the clients concemed have the predisposition of a discase. Having a genctic
disposition to a discase does not necessarily mean that one will get the discase. Insurance
companies are morally bound to cover the risk a client may have of contracting a disease. They
have no right to require information on his/her predisposition to a disease.

32. While employers have the duty to ensure that workers are not given a job which is directly



90 EDGAR BUSUTTIL

i) It may stigmatize individuals socially. All forms of discrimination must be
avoided at all cost. Persons who suffer from genetic diseases, indeed any person
suffering from whatever disease, must be treated with unconditional respect. In fact
the graver the disease the person suffers the more respect he/she is due as a person.
Eliminating misinterpretation of genetic defects and diseases which often occurs
by patients themselves, their families and the public in general undoubtedly would
help reduce discrimination.” However, this is certainly insufficient. There is the
more fundamental need that peoples’ attitude change. And that laws be made which
reduce the discrimination. Everybody must do his/her utmost to respect the persons
who suffer from genetic defects and diseases. In the concrete, all must do what they
can to ensure that society does not discriminate against them.

The HGP, Prenatal Diagnosis and Selective Abortion

Prenatal diagnosis in itself does not constitute a treat to the respect due to the
embryo, except that a small risk of spontaneous abortion is always present.** When
there is a real risk that the fetus is suffering or could suffer from a genetic disease
and the diagnosis shows that this is not the case, it is certainly very helpful to
tranquilize the parents’, especially the mother’s, anxiety. When, on the other hand,
the disease is shown to be present it could help the parents to prepare themselves
for the defective child in the best possible way. In certain cases it would probably
be possible to commence therapy a little after birth thus preventing the baby’s death
or the deterioration of its health.*

There is strong biological evidence to suggest that the human embryo from the
moment of conception is a human individual and must be treated with the respect
due to a human person. This attitude of reverence towards nascent human life is
unfortunately lacking in contemporary western society. Prenatal diagnosis has

detrimental, they have no right to demand genetic screening which would individuate genetic traits
in prospective workers who are prone to disease not correlated to the work in question. Cf
Pascali/D’Aloja, “Il progetto genoma e le conoscenze sui geni normali e patologici dell’uomo,”
231.

33. By promoting better understanding among the public about the true nature of human genetics and
involving the public in deliberations over its use. Cf Ruab, The Ethical, Legal and Social
implications of Human Genome research, 8.

34. Cf Demmer, “Gene technologies and man: the ethical implications of a contemporary
challenge,” in Human Life. Its beginnings and development: Reflections by Catholic
Scholars [ Intemational meetings organized by the interational study groups on bioethics of the
International Federation of Catholic Universities] Paris, L’Harmattan, Louvain-La-Neuve, Ciaco
(1988): 323.

35. Cfibid, 323,324.



THE HUMAN GENOME PROJECT AND HUMAN DIGNITY 91

already been extensively used with the specific end of terminating those
pregnancies in which the fetus has some genetic disease.”™ The prevailing mentality
exerts enormous pressure on women to have prenatal diagnosis in order to terminate
the pregnancy when there is a sign of abnormality.”’

The HGP and Eugenics

The new possibilities of eugenic control offered through the great advances in
genetics has already generated a great deal of fear among many people, including
scientists working on the HGP. In the light of Nazi atrocities these fears are not
surprising.”® Daniel Callahan is convinced that researchers have a duty to “use
moral imagination” to predict what might be the application of their findings.”

The danger presented by racial discrimination

Some would dismiss Nazi science as merely mad science. However the
involvement of so many a mainstream authorities and leaders in medicine, public
health and science in a technologically and scientifically advanced nation such as
Germany cannot be dismissed as merely ‘fringe’ or ‘peripheral’.* The horrors of
Nazi Germany were not enough to dissuade important figures in the scientific world
from continuing to voice their recommendations for eugenic programmes.*! The
civil war in Bosnia and other parts of the ex-Yugoslavia and the ex-Soviet Union,
their horrendous crimes of genocide and the overt practice of a systematic policy
of “‘ethic cleansing” have blown up the myth which has up to recently been strong
in the West: that racism is a thing of the past or at least that this form of inhumanity

36. Indeed in some countries prenatal diagnosis is used to show whether the fetus is male or female
and the perfectly normal fetus with the unwanted sex (usually female) is selectively aborted.

37. CfAngelo Serra, La Consulenza Genetica. Lecture Note, (Universita Cattolica del Sacro Cuor;
Roma) 4.

38. Cf section below on racial discrimination.

39. Daniel Callahan, “Ethical Responsibility in Science in the Face of Uncertain Consequences,”
Annals of the New York Academy of Sciences, 265(1976) 1-12, cited by Marc Lappe, “The
Limits of Genetic Inquiry,” Hastings Center reporth, 17(August 1987) 6 and by Johnstone,
*“Genetics from now to 2020, 10.

40. A.L. Caplan, “Race, Ethnicity and Heredity: a volatile moral mix,”” The Interaction of Catholic
Bioethics and Secular Society (Workshop for Bishops, Dallas Texas 1992) 2.

41. Cf Angelo Serra, “Eugenica,” 2 citing H.J. Muller, “What genetic course will man steer?”
Proceedings of the 3rd International Congress of Human Genetics, (John Hopkins University
Press; Baltimore 1967).



92 EDGAR BUSUTTIL

is on its way out. In line with Daniel Callahan’s view*? it is relevant to ask: how
could contemporary racists use the knowledge which the HGP would soon make
available if they had the necessary technology?®

Even if the international community were to find a solution or at least prevent
the spreading of the nightmares of Bosnia many precautions would have to be taken
so that the genetic knowledge, which would be available in “civilized” societies,
would never be used for racial or ethnic discrimination.

Temptations for the abuse of the genetic knowledge obtained through the HGP
for racial discrimination with the excuse of social community or public policy goals
would get stronger as more knowledge of the genome becomes available to
governments. To safeguard against such temptations Caplan* suggests the
following practices:

1. Genetic screening and testing should be avoided except in so far as it is
undertaken with the goal of benefiting the individual being tested or the group of
which that person is a member at present or in the future.

2. Each person tested must do so freely, consenting to do so afier being adequately
informed on how the material would be used and on the risks involved that the
information might be misused if it got into the wrong hands.

3. In line with the sole purpose of seeking the good of the group in question. The
traits to be selected for identification and classification of a group must be those
traits which are incapacitating, disabling or damaging to the members of the group
rather than merely what is characteristic, distinctive or typical of the group in
question,

4. The rights, interests and dignity of individuals must, at all costs, be protected
against the desire of the community or the State to obtain information in order to
create social policies which would be of benefit to the majority but at great cost to
the few.*

42. Cf section above.
43. Cf Caplan, “Race, Ethnicity and Heredity,” 14.
44, Ibid, 12-14.

45. This is in line with criterion A, presented on page ? above. Each human being ought to be treated
as an end and never as a means.



g

THE HUMAN GENOME PROJECT AND HUMAN DIGNITY 93

The danger of destroying human nature

The dream of producing a super race carries with it the danger of manipulating
human beings, transforming them into “objects” planned and controlled by others.
This would go against man’s dignity as a ‘“‘subject” with a capacity for
self-determination. man’s personal identity is intrinsically linked with his
biological nature. His biological nature is the indispensable foundation of his own
personal individuality and singularity and an expression of his interior and external
liberty. This means that if his psychosomatic identity is modified and manipulated
man’s personal identity is distorted or destroyed.*

Would it be licit to modify characteristics found in man which are not part of
his essential biological design?

Pope John Paul II has on several occasions, supported, in principle, strictly
therapeutic interventions aimed at correcting a defect or at healing a malady if the
risk taken is reasonable.

Pope John Paul IT does not rule out in principle interventions aimed at
improving the human biological condition.*” However he affirms that the following
conditions must be respected:

1. The biological nature of every human being asa single substance composed of
two principles body and soul should be respected. For example it would be
unacceptable to attempt to attach human brain to a totally synthetic body.*

2. The developing human embryo may not be used experimentally. Any interven-
tion on the human embryo is legitimate only if it is directed towards the therapeutic
benefit of the embryo concemed.

3. Modifications carried out on the genome may not be directed at creating groups
of different people* at the risk of provoking fresh emarginalizations in society.

46. Cf Demmer, “Gene technologies and Man,” 324-326.
47. Cfibid, citing John Paul II, “The Bthics of Genetic Manipulation,” Origins 13(1983) 388.

48. The body-soul union is an essential part of man’s identity. It would therefore be a grave violation
against human dignity to manipulate this union in any way.

49.  An esscntial change in man’s psychosomatic nature would provoke such emarginalization (cf
above).

50. Albert S. Moraczewski, “The Human Genome Project and the Catholic Church ** International
Journal of Bioethics, 2:4 (October/December 1991) 230,231.



94 EDGAR BUSUTTIL

Conclusion

The scientific knowledge derived from the HGP will give those who possess
it great power. This power may be used to promote human dignity or it may be used
to its detriment. Has man got the wisdom and the virtue necessary to apply this
knowledge only for the promotion of human dignity of each human person and of
humanity as a whole? I believe that while the dangers stemming from the abuse of
the power gained by the project are very real, and cannot be overcome by wishful
thinking or an unrealistic optimism, the HGP ought not to be abandoned for this
reason. Instead the best way to ensure that this power is used for the integral good
of man, is to create the right conditions for it to be channeled in the right direction.
These conditions involve two main areas: the personal moral strength of the
scientists working on the programme and the development of institutions which are
capable of guiding practice and restricting abuse.”

In his book Science, faith and Society, the eminent scientist and philosopher
Michael Polanyi points out that the ultimate safeguard of freedom (from
totalitarianism) is conscience and faithfulness to tradition. Polanyi challenges
scientists to form their consciences by aligning their transcendent beliefs to their
rightful object: love, justice and truth. '

Good institutions presuppose a broad basis of thrust; pursue the common good
and promote justice as participation.

What kind of international institutions could be created in order to prevent the
HGP from being dominated by the interests of single powerful nations? How could
these institutions protect the interests of developing nations?

Dar P. Arrupe
7, Adeodato Lane
Zejtun ZTN 06

51. Cf Johnstone, “Genetics from now to 2020, >’ 13-15.

52. Ibid, citing Robert N. Bellah, et al. The Good Society, (Knopf, New York 1991) 3,9, and Pope
John Paul Il, Centesimus Annus, #47.



BOOK REVIEW 95

Joseph A. FITZMYER, Romans (An-
chor Bible 33, Doubleday; New York
1993) xxxiv, 793 pp.

A massive commentary on Paul’s
letter to the Romans in the Anchor
Bible series. The preliminary pages
carry a preface, six lists of
abbreviations (principal,
grammatical, writings of Ignatius of
Antioch, writings of Philo of
Alexandria, Dead Sea Scrolls,
others), a continuous fresh translation
of the whole letter, nine introductory
discussions (Rome and Roman
Christians, Authorship, The Text,
Unity and Integrity, Occasion and
Purpese, Date and Place of
Composition, Language and Style,
Structure and Outline, Pauline
Teaching in Romans), and a general
bibliographical list.

The commentary proceeds by
literary units (sixty of them). Every
unit has a translation of the pericope
under discussion (brought over from
the preliminary pages), a comment on
the pericope as a whole (embodying
the overall thrust of the text), notes on
individual lemmata (containing a
detailed treatment of problematic
words and phrases which the general
reader may pass over) and a special
bibliographicallist (referring to the
particular message of the pericope).
The volume closes with a helpful
index of 387 subjects and 2459
authors discussed or cited.

The author is well equipped to
deal with the letter to the Romans. He
already discussed this letter in the first
edition of the Jerome Biblical

Commentary (JBC) where he wrote
on Acts of the Apostles, Life of Paul,
NT Epistles, Galatians, Philippians,
Romans, Philemon, Pauline
Theology. He discussed it again in
the second edition (NJBC) where he
wrote on NT Epistles, Galatians,
Romans, Philemon, Paul, Pauline
Theology. The present commentary
is a revised and expanded edition of
his former studies. In JBC (53:10)
he endorsed the Ephesian destination
of Rom 16,123. In NIBC (51:10) and
in the present commentary (p.64) he
opts for the Roman destination. In
JBC (53:56) and NIBC (51:56 and
82:85) he understands the gph’ hé of
Rom 5,12 cd as a casual conjunction
(since, because, inasmuch as) and
feels that it does not contradict Paul’s
doctrine in Rom 5,12 a-b. In the
present commentary (p.416) he feels
that the casual meaning does
contradict Paul’s doctrine in Rom
5,12 a-b, and understands the phrase
as a consecutive conjunction (withthe
result that, so that). Actually the
difference is only syntactic. The
fundamental meaning is the same. In
both cases the author explains that
Paul brackets together the sin of one
man and the individual sins of all
human beings as complementary
causes of death.

The translation is custom made.
In the commentary the term doulos is
always translated by “slave” (Rom
1,1; 6,16.17.20; see also 6,19), and it
is observed (p.231) that the usual
translation “‘servant™ is a heritage
from English Bible versions



96 BOOK REVIEW

especially of American background.
In the Anchor Bible commentary on
Luke (by the same author) it is always
translated as “‘servant” (Lk 2,29;
15,22; 17,7.9.10). The AV has
“servant” in Lk and Rom. In NJBC
(51:15) doulos is a “slave™, while
IJBC (53:15) has “slave [servant]”.
Hilasterion is “atonement™ in JBC
(53:40), “expiation” inNIBC (51:41)
and in the commentary (p.120). In
Rom 4,3 JBC (53:44) and NIBC
(51:45) have “put faith in God”,
while the commentary translates “put
his faith in God” (p.373).

The commentary is a precious
tool of study and research. It describes
in great detail the Old Testament or
Hellenistic background of every
pauline phrase and concept.
Whenever it discusses a debated topic
{and this is usually the case) it lists,
and gives extensive coverage to,
every possible opinion (eleven
alternative meanings are proposed for
eph’ ho, pp.413-417). And while the
author shows his bias for a particular
opinion (generally a well pondered
opinion) he indicates all the good
points of the other options thereby
encouraging the reader to reach his
own conclusions. Rarely does he
preclude the acceptance of a
particular opinion by labelling it
“impossible” (p.87) or “‘without
reason” (p.251).

The abundance of
bibliographical information is simply
staggering. The general bibliography
covers 52 pages. It is divided into
three sections: Introductory Surveys,

Commentaries and Monographs. The
Commentaries are subdivided into
four chronological periods (patristic,
medieval, xv-xvill centuries, xix-xx
centuries). The Monographs are listed
in two categories, bearing on the
pauline letter or on general pauline
topics. The special bibliographies
appended to each literary unit
complexively cover 158 pages. It
happens sometimes that a reference
appears in a slightly different manner
in different bibliographical lists (see
Benoit, P., pp. 162 and 469; Beker,
J.C., pp. 170 and 511).

The comment and notes on the
single literary units strive not only to
expose the genuine message of Paul,
but also to dissipate the perplexity and
resentment it may generate in present
day readers as it certainly generated
in the pristine addressees. Paul was
polemical by temperament. A
nonpolemical letter would not be
pauline. And a polemical letter is
bound to elicit mixed reactions
among the readers.

The letter to the Romans tactfully
poses as an expository treatise. The
commentary, setting aside the usual
classification of ancient
correspondence- as. “‘letters” or
“epistles” acknowledges the
expository form of the letter by
labelling it an “essayletter” (p.69), a
“didactic and hortatory letter
intended for discussion™ (p.79), a
“formal lecture™ (p.92). But it senses
that Paul is dealing with a problem
which it understands as a division
existing within the community of



BOOK REVIEW 97

Roman Christians, between strong
and weak, between Jew and Greek
(p.80). It also feels that Paul solves the
problem by appealing to the mystery
of divine election, expressed in
somewhat startling language. So it
goes out of its way to explain that
Israel’s fall does not imply God’s
infidelity (p.326), that hating only
means loving less (p.563), that God’s
free choice is not arbitrary (p.572).

The authoris less bent on allayinig
our scruples when he discusses the
pauline teaching in the preliminary
section (pp. 103-143). He says that
Romans is a multipurpose letter
(p.79), but admits that “the main
theme of Romans deals with
justification by faith without the need
of observing the Mosaic law™ (p.32)
or that Rom 1-15 deals with
“justification and salvation of Jew
and Greek alike by grace through
faith, apart from deeds of the law”
(p.58). He does not offer an
exhaustive exposition of this main
theme, possibly because he is wary of
reading modern problems and
solutions into the text of the letter.

He actually mentions the
protological thinking of Paul that
does not allow him to arrive at the
distinction between God’s absolute
and permissive will, introduced in the
time of Augustine (p.108), to unpack
the notion of “God” when it is
attributed to Christ (p.114), or
(possibly) develop a theory of natural
law (p.306).

He divides his exposition of the
pauline teaching into five sections

(Theology Proper, Christology,
Pneumatology, Anthropology,
Christian Conduct), and subdivides
each section into several items, in the
following way.

Theology Proper: God, The Love
of God, The Uprightness [or
Righteousness] of God, The Wrath of
God, Divine Plan of Salvation, The
Old Testament, God’s Gospel.
Christology: Jesus Christ [Names and
Titles used of Jesus in Romans] Jesus,
Christ, The Lord, The Son, Adam of
the Eschaton, God, The Role
Ascribed to Jesus in Romans, The
Effects of the Christ-Event.
Pneumatology: The Spirit, Grace.
Anthropology: Body, Flesh, Soul,
Spirit, Mind, Heart, Conscience,
Humanity, Gentiles, Jews, The Law,
Sin, Humanity in Christ, Faith,
Love/Charity, Hope, Baptism, Body
of Christ, Church. Christian Conduct:
In Christ, Prayer, Christian Conduct,
Attitude about Civil Authorities.

He says something on each item
(always with special reference to
Romans) in the manner of a biblical
dictionary. He does not try to reduce
these concepts to a pauline or
post-pauline doctrinal system. He
abstains from discussing at any length
the problem of salvation by faith or by
grace, the relation between faith and
grace, law and works, Galatians and
Romans (he does mention that
Romans is less polemical than
Galatians when it deals with the
purpose of the law, p.131). It avoids
the problem of predestination, human
liberty and retribution. The reader is



98 BOOK REVIEW

kept wondering whether Romans is
an organic writing, with a
homogeneous message relevant to
our times or a collection of doctrinal
and polemic passages prompted by
the temporary needs of an antique

community and the personal feelings

of an ancient writer.

P.Zerafa OP
Dominican Frs
Birgu, Malta



BOOK REVIEW . 99

Baruch A.LEVINE, Numbers 1-20
(Anchor Bible 4, Doubleday; New
York 1993) xvi, 528pp.

This is the first part of a two-vol-
ume commentary. In the original plan
the commentary was to be divided
between chapters 19 and 20. In actual
fact it has been divided between chap-
ters 20 and 21, for the author believes
that the desert wanderings end with
the arrival of the Israelites in the re-
gion of Kadesh and the death of
Miriam and Aaron recorded in chap-
ter 20. What happens afterwards
(around 38 years east of EdominJ, a
few months to run through, and par-
tially subdue, Transjordan) properly
belongs to the conquest of the prom-
ised land.

B.A Levine is Skirball Professor
of Bible and Ancient Near Eastern
Studies at New York University. A
well-known biblical scholar, he has
published many studies dealing with
the Pentateuch and related subjects.
The Reference Bibliography lists 25
of them. One is co-authored with J.-
M. de Tarragon. Six are in Hebrew,
the rest in English.

. The volume begins with a con-
tinuous translation of the whole text
(Num 1-20; pp.1-43) in which each
verse begins with a fresh line (some-
times a single verse is broken into 2-6
lines to emphasize its several ele-
ments), the tetragrammaton is repre-
sented by the consonantal
transcription (YHWH; the author
does not feel secure about the conven-
tional pronunciation and transcrip-
tion), many pronouns are explicated

by the corresponding noun or name in
round brackets, and some explanatory
words are added in round or square
brackets to explete the primitive dic-
tion of the MT.

The introduction discusses the -
contents (pp.45-88) and context
(pp.88-109) of the Book of Numbers.

What is said about the contents
refers to the whole book, and dis-
cusses the names (Hebrew, Greek,
Latin, English), the interaction of the
documentary sources, the literary
character of the nonpriestly and

* priestly materials, the texts, versions,

translations and commentaries. The
Leningrad Codex is acknowledged as
the best witness to the original text,
while the Qumran fragments and the
Samaritan Pentateuch are to be used
with caution because of their sectar-
ian tendencies. The ICC (by G.B.
Gray) is singled out as a lasting and
outstanding contribution to the exe-
getical interpretation.

What is said about the context
deals only with chapters 1-20 (a sepa-
rate contextual introduction to chap-
ters 21-36 will appear at the beginning
of the second volume). It discusses
the principles of the Jahwistic and
Elohistic history writing (test cases:
Kadesh, Edom, Kenites, Midianites,
Canaanites, Amalekites) and the ra-
tionale of the Priestly legislation (test
cases:levites and priests, laws of pu-
rity). |

The introduction ends with the
reference bibliography (pp.111-121)
where full bibliographic information
is included together with an abbrevi-



100 BOOK REVIEW

ated reference (author plus date, and
a serial letter, in the case of multiple
publications in the same year). All
through the volume the abbreviated
reference is incorporated with the
text, so as to avoid cumbersome foot-
notes.

The commentary itself (pp.125-
495) proceeds by literary units. Each
unit has an introduction (an overview
of the contents), a translation (brought
forward from the beginning of the
volume), notes (detailed explanation
of words, texts, objects and institu-
tions) and comments (collateral infor-
mation about the biblical
phenomenon). Sometimes there are
~ several comments to one unit, or no
comment at all.

The volume closes with two dia-
grams (itinerary of P and JE; pp.496-
497), subject index (pp.499-501),
modern authors index (pp.502-503),
and sources index (Scripture, Mish-
nah, Tosephta’, Jerusalem and Baby-
lonian Talmud, Mekhilta’, Sifre,
medieval authors, Ugaritic, Aramaic,
regional Canaanite, Phoenician, Ak-
kadian, Moabite, Hebrew, Dead Sea
Scrolls, classical; pp.504-528).

This masterly work is a valid con-
tribution to biblical enlightenment
and research. It brings the reader
abreast with modemn scholarship, and
adds valuable insights especially
when it indicates the historical situ-
ations that conditioned the biblical
narratives.

The author is a staunch upholder
of the documentary theory and its
conventional chronological order

(JEDP). He does not feel obliged to
endorse J. Welthausen’s reconstruc-
tion of Israel’s religion (p.103), but
considers Wellhausen’s seminal in-
sight on the Priestly source as particu-

larly apt to explain the Priestly

materials in the Book of Numbers
(p-104).

Quoting G.B. Gray, he presents J
as a Judean source and E asa northern
Israelite source, both dating from the
ninth to eighth centuries B.C. or ear-
lier, and conflated by the JE writers
around the seventh century B.C.
(p-48). He takes the cue from
H.L.Ginsberg and places D asanorth-
ern Israelite source of the mid-eighth
century B.C., later transmitted to Juda
(p-102). Countering the arguments of
Y. Kaufimann and his followers who
advocate the priority of P over D, he
explains P as a response to D and a
product of the renewed priestly activ-
ity that started at the return from the
Babylonian exile (late sixth century
B.C.), and continued long afterwards.

He accepts the documentary the-
ory not only as a literary factor; but
also as an exegetical tool, thereby re-
acting against J. Milgrom (p.49) who
embraces the rabbinic dogma of the
unity of the Torah, and turns to
source-criticism only as a last resort.
Incidentally, the reaction to the es-
teemed colleague surfaces in other
contexts: “Milgrom (1970: 21) may
also have erred in his understanding
of gestiep ‘rage’” (p.142).

The rabbis look for the overall
meaning of the finished Pentateuchal
product. But there is no overall mean-



BOOK REVIEW 101

ing, for there is no finished Pen-
tateuchal product. There is the overall
meaning of J, E, JE, D and P. The
overall meaning of P (or any other
source) may not be assumed as the
overall meaning of the Pentateuch, for
the priestly writers made use of the
foregoing traditions for their own pur-
pose, without extensively modifying
them. J, E, JD, and D have retained
their individual identity, and have to
be explained according to this iden-
tity.

The commentary acknowledges
the mutual independence of J and E.
It even separates from E the Elohistic
poetic selections of chapters 21-24
that stem from the literary creativity
of the Israelites in Gilead, and are
represented by T (for Transjordan).
So that we actually have J, E+T, JE
(p.73). But the analysis of the narra-
tive texts melds all these elements into
a compound JE source, thereby creat-
ing a logistic problem for Moses.

According to the author, JE dou-
bles the journey of Moses to get the
tablets of the law. He went up and
brought down the tablets in Ex 19-20
(1st description). He was still on top
in Ex 24,1-11; and came down later in
Ex 32-34 (a reflex of the preceding
event). A judicious separation of J, E
and JE would produce a less objec-
tionable order of events. The texts of
Ex 19-20; 24,1-11; 32,15-24 belong
together. They form a single account
of Moses going up and coming down
with the tablets. Both J and E featured
this account, but recorded a different
wording on the tablets. The JE writers

kept the Elohistic record in its natural
place, and presented the Jahwistic re-
cord as a renewal of the covenant,
broken by the event of the golden calf.

The biblical narrative is an etiol-
ogy, although it does tend to coincide
with technical history as the centuries
roll by. The author makes full use of
the etiological factor to reconstruct
the exodus event. Sometimes he pre-
sents it as time warping (p.483) or
etiology (pp.96, 97, 99), but generally
he calls it historiographic refraction
(p-90) when it recounts events, and
ethnographic juxtaposition (p.92)
when it discusses people.

The Kadesh event (Num 13,26;
20,1.14.16.22) is an example of histo-
riographic refraction (pp.90-91). The
archaeological excavations at ’Ain
Qudeirat (probably the biblical
Kadesh or Kadesh Barnea) have un-
covered settlements that flourished in
the reigns of Solomon and Josiah,
with some construction activity in be-
tween, but hardly any construction
before Solomon. The settlements
were intended as military outposts for
the protection of the southern reaches
of the kingdom of Judah. The Jahwist
knew about Kadesh from personal ex-
perience (if he wrote under Solomon)
or from the records of the united mon-
archy (if he wrote after Solomon). He
retrojected the situation of the time of
Solomon to the period of the desert
wanderings, and construed Kadesh as
a starting point for the attempt of the
advancing Israelites to penetrate into
the promised land from the south. The
other Pentateuchal sources also indi-



102 BOOK REVIEW

cate Kadesh as the starting point and
finishing line of the episode of the
spies. So that by some geographical
fudging (p.54) Kadesh can be simul-
taneously found in the Wilderness of
Paran (Num 13,26) and in the Wilder-
ness of Zin (Num 20,1).

We are left in the dark as to the
real whereabouts of the Israelites in
southern Negeb or northern Sinai. It
seems that, apart from the historiog-
raphic refraction and geographical
fudging, the Israelites may well have
been in Kadesh for some time. As its
present name implies, Kadesh was a
region of water sources and conse-
quently a natural resting place for the
roaming tribes. Moreover it could be
reached both by the nomadic route
that started from the Bitter Lakes and
pointed northeast towards Beersheba,
and by the semi-nomadic route that
started from the same Bitter Lakes,
skirted the Sinai massif, and pointed
towards Beersheba from the south (in
- Roman times the western route from
Beersheba to the Red Sea passed
through Kadesh). The lack of ancient
construction activity at *Ain Qudeirat
does not necessarily exclude the pres-
ence of the Israelites, for the roaming
semi-nomadic tribes do not leave
much archaeological evidence. If the
Israclites did attempt to penetrate into
Canaan from the south, they probably
passed through Kadesh.-

The mission to Edom (Num
20,14-29) is another example of his-
toriographic refraction. From Kadesh
Moses informs the king of Edom that
the Israelites are near his borders, and

requests permission to pass through
his territory. The king refuses, and
mounts a military opposition. The Is-
raelites skirt his territory. The author
observes that it was in the eight cen-
tury B.C. that Edom rebelled against
Judah and started its expansion to-
wards the west reaching the vicinity
of Kadesh (pp.91-92). The Elohist
retrojected the eight century situation
to the time of Moses (pp.101.491-
494).

The etiological nature of the
Edom narrative is evident. At the time
of Moses there was neither king nor
kingdom of Edom. There is also an
etiological reference to David’s con-
quests attributed to Balaam in Num
24,18. But the geographic and social
(friendly or hostile) contacts between
Israel and Edom are not the product
of etiology. They stem from reliable
patriarchal traditions that connect Is-
rael and Edom through their reputed
forefathers, Jacob and Esau. This ge-
nealogical connection could not have
been excogitated after the formation
of the twelve tribe system, which
separated each Israelite fraction from
its erstwhile neighbours and allies.

Much less is the skirting of Edom
a result of etiology. At that period
there were two Transjordanian routes
comnecting Damascus with the Red
Sea. The sedentary route (king’s high-
way) connected the principal settle-
ments of Aram, Ammon, Moab and
Edom (later on, the Romans con-
structed their Transjordanian road
along these lines). The semi-nomadic
route skirted the territories of these



BOOK REVIEW 103

peoples. The semi-nomadic Israelites
followed the semi-nomadic route. An
Elohistic retrojection of an eighth
century situation would create a
chronological problem, since the Elo-

hist could have flourished earlier than
the ninth to eighth centuries (p.48).

P Zerafa OP
Dominican Frs
Birgu- MALTA



104 BOOK REVIEW

Piero CODA, Dio tra gli uomini.
Breve cristologia, (Edizioni Piemme;
Casale Monferrato 1991) 250pp.

Piero Coda is a young priest of
the Focolarini movement. Heisalsoa
theologian who teaches at the Lateran
University in Rome. Both these
qualities are reflected in the present
book. The book is based on a lecture
course given to undergraduates. It is
also written with the talent of a gifted
communicator in the joyful spirit of
the Focolarini.

The author takes the narrative
approach to his subject. Practically he
~ limits himself to the biblical data, and
includes a critical reading of the
gospels; he tries to reach to the
historical Jesus and his message, and
he analyzes the main events of Jesus’
earthly life up to his death on the

- cross. He then examines the

testimony of Jesus® disciples to his
resurrection. Finally he shows how
the faith of the disciples developed
into an explicit awareness of Jesus as
the incamate Son of God.

Unfortunately Coda stops short
of elaborating a systematic
Christology. Indeed, except for a brief
mention of the Councils of Nicaea,
Ephesus and Chalcedon, he leaves the
great riches of patristic theology
untouched.

Nevertheless, notwithstanding
that omission, Coda has written a
useful book. While deliberately
avoiding to display his learning, he is
clearly well informed on
contemporary scholarship. He keeps
clear of all controversy and provides
solid doctrine. He also shows a sure
and balanced judgement in the stand
he adopts.

The positive approach and
captivating style of this “brief
Christology’ make it a welcome
handbook for prospective students of
theology.

Carmel Cassar
Department of Dogma
Faculty of Theology
University of Malta





